h
4
m

SlO)=;

[DE - EN - ES - FR - IT]
DICASTERO PER LA DOTTRINA DELLA FEDE
DICASTERO PER LA CULTURA E L'EDUCAZIONE

ANTIQUA ET NOVA

Note iiber das Verhiltnis von kiinstlicher Intelligenz und menschlicher Intelligenz

I. Einleitung

1. [Antiqua et nova] Wir sind aufgerufen, uns unter Einsatz von alter und neuer Weisheit (vgl. Mt
13,52) mit den heutigen Herausforderungen und Moglichkeiten auseinanderzusetzen, die sich aus dem
wissenschaftlichen und technologischen Wissen ergeben, insbesondere aus der jiingsten Entwicklung
der kiinstlichen Intelligenz (KI). Die christliche Tradition betrachtet nun die Gabe der Intelligenz als
einen wesentlichen Aspekt der Schopfung des Menschen ,,als Abbild Gottes* (Gen 1,27). Ausgehend
von einer ganzheitlichen Sicht der Person und unter Beachtung der Aufforderung, die Erde zu
,bebauen* und zu ,hiiten* (vgl. Gen 2,15), betont die Kirche, dass diese Gabe durch einen
verantwortungsvollen Einsatz von Rationalitit und technischen Féhigkeiten im Dienst an der
geschaffenen Welt zum Ausdruck kommen sollte.

2. Die Kirche fordert den Fortschritt in Wissenschaft, Technik, Kunst und allen anderen menschlichen
Unternehmungen, da sie diesen als Teil vom ,,Mitwirken [von Mann und Frau] mit Gott an der
Vervollkommnung der sichtbaren Schopfung®[1] betrachtet. Wie Jesus Sirach sagt, hat Gott ,,dem
Menschen die Einsicht [gegeben], um sich durch seine Wunderkrifte zu verherrlichen® (Sir 38,6). Die
Fahigkeiten und die Kreativitit der Menschen kommen von ithm und geben ithm — wenn sie korrekt
eingesetzt werden — Ehre, und zwar als Abglanz seiner Weisheit und Giite. Wenn wir uns also fragen,
was es bedeutet, ,,ein Mensch zu sein®, diirfen wir auch die Betrachtung unserer wissenschaftlichen
und technischen Fihigkeiten nicht ausschlieBen.

3. Vor diesem Hintergrund befasst sich die vorliegende Nofe mit den anthropologischen und ethischen
Fragen, die durch die KI aufgeworfen werden und die besonders relevant sind, da eines der Ziele
dieser Technologie darin besteht, die menschliche Intelligenz zu imitieren, die sie entwickelt hat. Im
Gegensatz zu vielen anderen menschlichen Schopfungen kann die KI beispielsweise an Erzeugnissen
menschlicher Ingeniositéit angelernt werden und so neue ,, Artefakte “ erzeugen, und zwar mit solch
einer Geschwindigkeit und Geschicklichkeit, die oft den menschlichen Fiahigkeiten gleichkommt oder
sie sogar lbertrifft. Dazu gehort die Erzeugung von Texten oder Bildern, die von menschlichen
Gebilden nicht zu unterscheiden sind, was Bedenken hinsichtlich ihres moglichen Einflusses auf die
wachsende Krise der Wahrheit in der 6ffentlichen Debatte aufwirft. Da eine solche Technologie so
konzipiert ist, dass sie lernt und bestimmte Entscheidungen selbsténdig trifft, sich an neue Situationen
anpasst und Losungen anbietet, die von ihren Programmierern nicht vorhergesehen wurden, ergeben
sich dariiber hinaus erhebliche Probleme in Bezug auf die ethische Verantwortung und die Sicherheit,
die sich auf die gesamte Gesellschaft breit auswirken. Diese neue Situation bringt die Menschheit
dazu, ihre Identitdt und ihre Rolle in der Welt zu hinterfragen.

4. Alles in allem besteht ein breiter Konsens dariiber, dass die KI eine neue und bedeutsame Phase in
der Beziehung der Menschheit zur Technologie markiert und im Zentrum dessen steht, was Papst
Franziskus als ,,Epochenwandel“[2] bezeichnet hat. Ihr Einfluss ist weltweit in einer Vielzahl von


http://www.vatican.va/index.htm
http://www.vatican.va/index.htm
https://www.facebook.com/sharer.php?u=
https://www.facebook.com/sharer.php?u=
https://twitter.com/home?status=vatican.va:%0A
https://twitter.com/home?status=vatican.va:%0A
https://plus.google.com/share?url=
https://plus.google.com/share?url=
mailto:
mailto:
javascript:history.go(-1)
javascript:history.go(-1)
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_ge.html#
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_ge.html#
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_en.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_en.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_it.html

Bereichen spiirbar, darunter zwischenmenschliche Beziehungen, Bildung, Arbeit, Kunst,
Gesundheitswesen, Recht, Krieg und internationale Beziehungen. Da die KI weiterhin rasante
Fortschritte macht, ist es von entscheidender Bedeutung, ihre anthropologischen und ethischen
Implikationen zu beriicksichtigen. Dabei geht es nicht nur darum, Risiken zu mindern und Schéden zu
verhindern, sondern auch sicherzustellen, dass ihre Anwendungen den menschlichen Fortschritt und
das Gemeinwohl férdern.

5. Um einen positiven Beitrag zur Unterscheidung in Bezug auf die KI zu leisten und als Antwort auf
den Aufruf von Papst Franziskus zu einer erneuerten ,,Herzensweisheit™[3], stellt die Kirche ihre
Erfahrung mittels der Uberlegungen der vorliegenden Note zur Verfiigung, welche sich auf den
anthropologischen und ethischen Bereich konzentrieren. Indem sich die Kirche aktiv an der
allgemeinen Debatte iiber diese Themen beteiligt, fordert sie diejenigen, die mit der Weitergabe des
Glaubens betraut sind (Eltern, Lehrer, Seelsorger und Bischofe), auf, sich dieser dringenden Aufgabe
mit Sorgfalt und Aufmerksamkeit zu widmen. Auch wenn sich dieses Dokument vor allem an sie
richtet, soll es auch einem breiteren Publikum zuginglich sein, das heil3t all jenen, die das Bediirfnis
nach einer wissenschaftlichen und technologischen Entwicklung teilen, die auf den Dienst am
Menschen und am Gemeinwohl ausgerichtet ist.[4]

6. Zu diesem Zweck wird vor allem das Konzept der ,,Intelligenz in Bezug auf die KI und den
Menschen unterschieden. Zunéchst wird die christliche Sicht auf die menschliche Intelligenz
betrachtet, die einen allgemeinen Rahmen fiir die Reflexion auf der Grundlage der philosophischen
und der theologischen Tradition der Kirche bietet. AnschlieSend werden einige Leitlinien
vorgeschlagen, die sicherstellen sollen, dass bei der Entwicklung und der Nutzung von der KI die
Menschenwiirde geachtet und die ganzheitliche Entwicklung der Person und der Gesellschaft
gefordert wird.

II. Was ist die kiinstliche Intelligenz (KI)?

7. Das Konzept der Intelligenz in der KI hat sich im Laufe der Zeit weiterentwickelt und eine Vielzahl
von Ideen aus verschiedenen Disziplinen zusammengefiihrt. Obwohl seine Wurzeln Jahrhunderte
zuriickreichen, war ein wichtiger Moment in dieser Entwicklung das Jahr 1956, als der US-
amerikanische Informatiker John McCarthy eine Sommerkonferenz an der Universitdt Dartmouth
organisierte, um das Problem der , kiinstlichen Intelligenz* zu erdrtern, in der Bedeutung, ,,eine
Maschine zu entwickeln, die in der Lage ist, ein Verhalten an den Tag zu legen, das man als intelligent
bezeichnen wiirde, wenn ein Mensch es hervorbringen wiirde*“[5]. Die Konferenz war der Auftakt zu
einem Forschungsprogramm, das darauf abzielt, Maschinen zur Ausfiihrung von Aufgaben
einzusetzen, die typischerweise mit menschlichem Verstand und intelligentem Verhalten verbunden
sind.

8. Seitdem hat die Forschung in diesem Bereich rasche Fortschritte gemacht, die zur Entwicklung
komplexer Systeme gefiihrt haben, die sehr anspruchsvolle Aufgaben erfiillen konnen.[6] Diese
Systeme der so genannten ,,schwachen KI* (narrow I4) sind in der Regel fiir begrenzte und
spezifische Aufgaben ausgelegt, z. B. fiir die Ubersetzung von einer Sprache in eine andere, die
Vorhersage der Entwicklung eines Sturms, die Klassifizierung von Bildern, die Beantwortung von
Fragen oder die Generierung von Bildern auf Anfrage des Benutzers. Obwohl es im Bereich der KI-
Studien immer noch eine Vielzahl von Definitionen von ,,Intelligenz gibt, stiitzen sich die meisten
modernen Systeme, insbesondere diejenigen, die maschinelles Lernen verwenden, eher auf statistische
Schlussfolgerungen als auf logische Deduktionen. Durch die Analyse groB3er Datensétze mit dem Ziel,
darin Muster zu erkennen, kann die KI deren Auswirkungen ,,vorhersagen[7] und neue Wege der
Untersuchung vorschlagen, wodurch sie bestimmte kognitive Prozesse nachahmt, die fiir die
menschliche Problemldsungskapazitit typisch sind. Ermoglicht wurde dies durch Fortschritte in der
Computertechnologie (wie neuronale Netze, uniiberwachtes maschinelles Lernen und evolutionire
Algorithmen) in Verbindung mit Innovationen bei der Ausriistung (z. B. spezielle Prozessoren). Diese
Technologien ermdglichen es KI-Systemen, auf verschiedene Arten von Stimuli seitens des Menschen
zu reagieren, sich an neue Situationen anzupassen und sogar neuartige Losungen anzubieten, die von



den urspriinglichen Programmierern nicht vorgesehen waren.[8]

9. Aufgrund dieses rasanten Fortschritts werden viele Aufgaben, die frither ausschlielich von
Menschen erledigt wurden, heute der KI anvertraut. Solche Systeme konnen menschliche Fahigkeiten
in vielen Bereichen ergédnzen oder sogar ersetzen, insbesondere bei spezialisierten Aufgaben wie
Datenanalyse, Bilderkennung und medizinische Diagnose. Obwohl jede ,,schwache* KI-Anwendung
auf eine bestimmte Aufgabe zugeschnitten ist, hoffen viele Forscher auf eine so genannte ,,Kiinstliche
allgemeine Intelligenz® (,,Artificial General Intelligence®, AGI), d. h. auf ein einziges System, das in
jedem kognitiven Bereich arbeitet und in der Lage wire, jede Aufgabe auszufiihren, die in der
Reichweite des menschlichen Geistes liegt. Einige argumentieren, dass eine solche KI eines Tages das
Stadium der ,,Superintelligenz* erreichen und die menschlichen intellektuellen Fahigkeiten iibertreffen
oder dank der Fortschritte in der Biotechnologie zu einer ,,Superlanglebigkeit beitragen konnte.
Andere befiirchten, dass diese Moglichkeiten, so hypothetisch sie auch sein mdgen, eines Tages den
Menschen selbst in den Schatten stellen werden, wihrend wieder andere diesen mdglichen Wandel
begriiBen.[9]

10. Diesen und vielen anderen Ansichten zu diesem Thema liegt die implizite Annahme zugrunde,
dass das Wort , Intelligenz* in Bezug auf menschliche Intelligenz und KI auf die gleiche Weise
verwendet werden sollte. Dies scheint jedoch nicht der tatsdchlichen Tragweite des Problems zu
entsprechen. Was den Menschen betrifft, ist Intelligenz ndmlich eine Fahigkeit, die sich auf die Person
als Ganzes bezieht, wihrend sie im Zusammenhang mit der KI in einem funktionalen Sinne
verstanden wird, wobei hiufig davon ausgegangen wird, dass die charakteristischen Aktivitdten des
menschlichen Geistes in digitalisierte Schritte zerlegt werden konnen, so dass auch Maschinen sie
nachahmen kénnen.[10]

11. Diese funktionale Perspektive wird durch den Turing-Test veranschaulicht, bei dem eine Maschine
als ,,intelligent* gilt, wenn ein Mensch nicht in der Lage ist, ihr Verhalten von dem eines anderen
Menschen zu unterscheiden.[11] Insbesondere bezieht sich das Wort ,,Verhalten* in diesem
Zusammenhang auf spezifische intellektuelle Aufgaben, wihrend es nicht die gesamte Bandbreite
menschlicher Erfahrung beriicksichtigt, die sowohl das Abstraktionsvermodgen als auch Emotionen,
Kreativitit, den dsthetischen, moralischen und religiosen Sinn umfasst, und auch nicht die ganze
Vielfalt der Erscheinungsformen, zu denen der menschliche Geist fahig ist. Daher wird im Falle der KI
die ,,Intelligenz* eines Systems methodisch, aber auch reduktionistisch auf der Grundlage seiner
Fihigkeit bewertet, angemessene, d. h. mit dem menschlichen Verstand assoziierte Reaktionen
hervorzurufen, unabhdngig von der Art und Weise, in der diese Reaktionen erzeugt werden.

12. Thre fortschrittlichen Aspekte verleihen der KI hochentwickelte Fahigkeiten zur Ausfiihrung von
Aufgaben, aber nicht die des Denkens.[12] Eine solche Differenzierung ist von entscheidender
Bedeutung, da die Art und Weise, wie ,,Intelligenz* definiert wird, zwangslaufig das Verstindnis der
Beziehung zwischen dem menschlichen Denken und dieser Technologie eingrenzt.[13] Um dies zu
erkennen, sollte daran erinnert werden, dass der Reichtum der philosophischen Tradition und der
christlichen Theologie eine tiefere und umfassendere Sicht der Intelligenz bietet, die wiederum fiir die
Lehre der Kirche iiber das Wesen, die Wiirde und die Berufung der menschlichen Person von zentraler
Bedeutung ist.[14]

I1I. Die Intelligenz in der philosophischen und in der theologischen Tradition
Verniinftigkeit

13. Seitdem die Menschheit iiber sich selbst nachdenkt, spielt der Geist eine zentrale Rolle bei der
Frage, was es bedeutet, ,,Mensch* zu sein. Aristoteles stellte fest, dass ,,alle Menschen von Natur aus
nach Wissen streben*“[15]. Dieses menschliche Wissen mit seiner Fahigkeit zur Abstraktion, die das
Wesen und die Bedeutung der Dinge erfasst, unterscheidet ihn von der Tierwelt.[16] Die genaue Natur
der Intelligenz war Gegenstand der Forschung von Philosophen, Theologen und Psychologen, die
auch untersucht haben, wie der Mensch die Welt versteht und Teil von ihr ist, obwohl er einen
besonderen Platz in ihr einnimmt. Durch diese Forschungen ist die christliche Tradition dazu



gekommen, den Menschen als ein Wesen zu begreifen, das aus Korper und Seele besteht, die beide tief
mit dieser Welt verbunden sind und doch {iber sie hinausreichen.[17]

14. In der klassischen Tradition wird der Begriff der Intelligenz hdufig mit den komplementéiren
Begriffen ,,Vernunft* (ratio) und ,,Verstand* (intellectus) angegeben. Dabei handelt es sich nicht um
zwei getrennte Fahigkeiten, sondern, wie der heilige Thomas von Aquin erklért, um zwei
Funktionsweisen ein und derselben Intelligenz: ,,,Verstand‘ ist von der innersten Durchdringung der
Wahrheit genommen, ,Vernunft* von Untersuchung und schrittweisen Denken*[18]. Diese
synthetische Beschreibung erlaubt es, die beiden grundlegenden und komplementéren
Charakteristiken der menschlichen Intelligenz hervorzuheben: Der intellectus bezieht sich auf die
Intuition der Wahrheit, d. h. ihr Erfassen mit den ,,Augen* des Geistes, was der eigentlichen
Argumentation vorausgeht und sie begriindet, wihrend ratio sich auf das eigentliche Denken bezieht,
d. h. auf den diskursiven und analytischen Prozess, der zum Urteil fiihrt. Verstand und Vernunft bilden
zusammen die beiden Seiten des einzigen Aktes des intelligere, ,,der Tétigkeit des Menschen als
Mensch*“[19].

15. Den Menschen als ,, Vernunftwesen® darzustellen, bedeutet nicht, ihn auf eine bestimmte
Denkweise zu reduzieren, sondern anzuerkennen, dass die Fahigkeit zum intellektuellen Erfassen der
Wirklichkeit alle seine Aktivitaten pragt und durchdringt[20] und — im Guten wie im Schlechten
ausgeiibt — einen wesentlichen Aspekt der menschlichen Natur ausmacht. In diesem Sinne umfasst das
,»Wort ,verniinftig® [...] eigentlich alle Fahigkeiten des Menschen: sowohl die des Erkennens und
Verstehens als auch die des Wollens, Liebens, Wiahlens und Begehrens. Der Begriff ,verniinftig®
umfasst dann auch alle korperlichen Fahigkeiten, die mit den oben genannten eng verbunden
sind“[21]. Diese umfassende Sichtweise verdeutlicht, wie im Menschen, der nach dem ,,Bild Gottes*
geschaffen wurde, die Vernunft in einer Weise integriert ist, die sowohl seinen Willen als auch seine
Handlungen erhebt, formt und transformiert.[22]

Inkarnation

16. Das christliche Denken betrachtet die intellektuellen Fahigkeiten im Rahmen einer integralen
Anthropologie, die den Menschen als ein wesentlich inkarniertes Wesen begreift. In der menschlichen
Person sind Geist und Materie ,,nicht zwei vereinte Naturen, sondern ihre Einheit bildet eine einzige
Natur“[23]. Mit anderen Worten: Die Seele ist nicht der immaterielle ,, Teil* der Person, der im Leib
enthalten ist, so wie der Leib nicht die duBere Hiille eines subtilen und nicht greifbaren ,,Kerns* ist,
sondern es ist der ganze Mensch, der gleichzeitig materiell und geistig ist. Diese Denkweise entspricht
der Lehre der Heiligen Schrift, die den Menschen als ein Wesen betrachtet, das seine Beziehungen zu
Gott und zu den anderen, also seine rein geistige Dimension, in und durch diese leibliche Existenz
lebt.[24] Die tiefe Bedeutung dieses Zustandes wird durch das Geheimnis der Menschwerdung noch
deutlicher, dank derer Gott selbst unser Fleisch angenommen hat, das ,,auch schon in uns zu einer
erhabenen Wiirde erh6ht worden*[25] ist.

17. Obwohl der Mensch tief in seiner leiblichen Existenz verwurzelt ist, transzendiert er die materielle
Welt dank seiner Seele, die ,,gleichsam an der Grenzscheide von Ewigkeit und Zeit“[26] steht. Zu ihr
gehoren die Fahigkeit des Verstands zur Transzendenz und die Selbstbestimmung des freien Willens,
durch die der Mensch ,,am Licht des gottlichen Geistes“[27] teilnimmt. Trotzdem verwirklicht der
menschliche Geist seinen normalen Erkenntnismodus nicht ohne den Leib.[28] Auf diese Weise sind
die intellektuellen Féhigkeiten des Menschen ein integraler Bestandteil einer Anthropologie, die ihn
als ,,in Leib und Seele eine[n]“[29] begreift. Weitere Aspekte dieser Sichtweise werden im Folgenden
entfaltet.

Relationalitdt

18. Die Menschen sind ,,durch [ihre] [...] Natur selbst auf interpersonale Gemeinschaft
hingeordnet“[30]. Sie haben die Fahigkeit, sich gegenseitig zu erkennen, sich aus Liebe zu
verschenken und mit anderen in Gemeinschaft zu treten. Daher ist die menschliche Intelligenz keine
isolierte Fahigkeit, sondern wird in Beziehungen ausgeiibt und findet ihren vollen Ausdruck im



Dialog, in der Zusammenarbeit und in der Solidaritdt. Wir lernen mit anderen, wir lernen durch
andere.

19. Die relationale Ausrichtung der menschlichen Person beruht letztlich auf der ewigen
Selbsthingabe des dreieinigen Gottes, dessen Liebe sowohl in der Schopfung als auch in der Erlosung
offenbart wird.[31] Der Mensch ist dazu berufen, ,,in Erkenntnis und Liebe am Leben Gottes
teilzuhaben[32].

20. Ein solcher Aufruf zur Gemeinschaft mit Gott ist notwendigerweise mit dem Aufruf zur
Gemeinschaft mit den anderen verbunden. Die Liebe zu Gott kann nicht von der Liebe zum Néchsten
getrennt werden (vgl. 1 Joh 4,20; Mt 22,37-39). Durch die Gnade der Teilhabe am Leben Gottes
werden die Christen auch zu Nachahmern der {iberflieBenden Gabe Christi (vgl. 2 Kor 9,8-11; Eph
5,1-2) und sie folgen seinem Gebot: ,,Wie ich euch geliebt habe, so sollt auch ihr einander lieben* (Joh
13,34).[33] Liebe und Dienst, die das innige gottliche Leben der Selbsthingabe widerspiegeln, gehen
iiber das Eigeninteresse hinaus, um der menschlichen Berufung besser zu entsprechen (vgl. 7 Joh 2,9).
Noch erhabener als das Wissen um viele Dinge ist die Verpflichtung, sich um den anderen zu
kiimmern, denn auch ,,wenn ich [...] alle Geheimnisse wiisste und alle Erkenntnis hétte [...], hitte aber
die Liebe nicht, wire ich nichts* (/ Kor 13,2).

Bezug zur Wahrheit

21. Die menschliche Intelligenz ist letztlich ein ,,Geschenk Gottes zum Erfassen der Wahrheit“[34]. Im
doppelten Sinne von intellectus/ratio befahigt sie den Menschen, sich jene Wirklichkeiten zu
erschlieBen, die iiber die bloBe sinnliche Erfahrung oder den bloBen Nutzen hinausgehen, denn,,das
Streben nach Wahrheit [gehdrt] zur Natur des Menschen [...]. Es ist eine seiner Vernunft angeborene
Eigenschaft, sich nach dem Ursprung der Dinge zu fragen*[35]. Indem die menschliche Intelligenz
iiber die Grenzen der empirischen Daten hinausgeht, ,,vermag [sie] geistig-tiefere Strukturen der
Wirklichkeit mit wahrer Sicherheit zu erreichen“[36]. Selbst wenn die Wirklichkeit nur teilweise
bekannt bleibt, dringt ,,[d]as Streben nach Wahrheit [...] die Vernunft, immer weiterzugehen; ja, sie
wird gleichsam tiberwaltigt von der Feststellung, daB3 ihre Fahigkeit immer grofBer ist als das, was sie
tatsdchlich erreicht“[37]. Obwohl die Wahrheit an sich die Grenzen des menschlichen Verstands
iibersteigt, fiihlt er sich dennoch unwiderstehlich zu ihr hingezogen,[38] und von dieser
Anziehungskraft getrieben, wird der Mensch dazu gebracht, ,,eine tiefere Wahrheit*“[39] zu suchen.

22. Diese angeborene Spannung bei der Suche nach der Wahrheit zeigt sich in besonderer Weise in
den typisch menschlichen Fahigkeiten des semantischen Verstehens und der schopferischen
Produktion,[40] durch die diese Suche in einer Weise erfolgt, ,,die der Wiirde der menschlichen Person
und ihrer Sozialnatur eigen ist“[41]. Dariiber hinaus ist eine stabile Ausrichtung auf die Wahrheit eine
wesentliche Voraussetzung dafiir, dass die Néchstenliebe authentisch und universell ist.[42]

23. Die Suche nach der Wahrheit erreicht ihren hochsten Ausdruck in der Offenheit fiir jene
Wirklichkeiten, die {iber die physische und geschaffene Welt hinausgehen. In Gott erhalten alle
Wahrheiten ihren hochsten und urspriinglichen Sinn.[43] Sich Gott anzuvertrauen, ist ,,ein
grundlegender Entscheidungsvorgang, in den die ganze Person eingebunden ist“[44]. Auf diese Weise
wird die Person in vollem Umfang zu dem, was sie zu sein berufen ist: ,,Verstand und Wille setzen bis
zum duflersten ihre geistige Natur ein, um dem Subjekt den Vollzug eines Aktes zu erlauben, in dem
die personliche Freiheit im Vollsinn gelebt wird“[45].

Bewahren der Welt

24. Der christliche Glaube betrachtet die Schopfung als einen freien Akt des dreieinigen Gottes, der,
wie der heilige Bonaventura von Bagnoregio erklirt, ,,nicht um seine Herrlichkeit zu mehren, sondern
um seine Herrlichkeit zu bekunden und mitzuteilen““[46]. Da Gott nach seiner Weisheit erschaftt (vgl.
Weish 9,9; Jer 10,12), ist die geschaffene Welt von einer inneren Ordnung durchdrungen, die seinen
Ratschluss widerspiegelt (vgl. Gen 1; Dtn 2,21-22; Jes 45,18; Ps 74,12-17; 104),[47] innerhalb dessen
er die Menschen berufen hat, eine besondere Rolle zu iibernehmen: die Welt zu bebauen und zu hiiten.



[@]

25. Geformt vom gottlichen Handwerker, lebt der Mensch seine Identitit als ein Wesen nach dem
Bilde Gottes, indem er die Schopfung ,.hiitet* und ,,bebaut (vgl. Gen 2,15), indem er seine Intelligenz
und sein Geschick einsetzt, um ihr beizustehen und sie nach dem Plan des Vaters zu entwickeln.[49]
Dabei spiegelt die menschliche Intelligenz die gottliche Intelligenz wider, die alle Dinge erschaffen
hat (vgl. Gen 1-2; Joh 1),[50] sie stindig erhdlt und sie zu ihrem letzten Ziel in ithm fiihrt.[51] Dartiber
hinaus ist der Mensch berufen, seine Fahigkeiten in Wissenschaft und Technik zu entwickeln, weil
Gott dadurch verherrlicht wird (vgl. Sir 38,6). In einer angemessenen Beziehung zur Schopfung setzen
Menschen also einerseits ihre Intelligenz und ihre Féhigkeiten ein, um mit Gott bei der Fiithrung der
Schopfung auf das Ziel zusammenzuarbeiten, zu dem er sie berufen hat,[52] wéihrend andererseits die
Welt selbst, wie der heilige Bonaventura bemerkt, den menschlichen Geist unterstiitzt, allmahlich,
»gleichsam [auf] Stufen [...] bis zum Hochsten Ursprung, Gott, auf]zu]steigen““[53].

Ein ganzheitliches Verstdindnis der menschlichen Intelligenz

26. In diesem Zusammenhang zeigt sich die menschliche Intelligenz deutlicher als eine Féhigkeit, die
integraler Bestandteil des Modus ist, wie sich die ganze Person mit der Realitit auseinandersetzt.
Authentische Einbindung erfordert die Einbeziehung der gesamten Bandbreite des eigenen Seins:
spirituell, kognitiv, kdrperlich und relational.

27. Dieses Interesse an der Realitdt manifestiert sich auf verschiedene Weise, da jeder Mensch in
seiner facettenreichen Einzigartigkeit[54] versucht, die Welt zu verstehen, mit anderen in Beziehung
tritt, Probleme 10st, seine Kreativitdt zum Ausdruck bringt und durch die Synergie der verschiedenen
Dimensionen der Intelligenz nach ganzheitlichem Wohlbefinden trachtet.[55] Dazu gehoren logische
und sprachliche Féhigkeiten, aber auch andere Formen, mit der Realitét zu interagieren. Lasst uns an
die Arbeit eines Handwerkers denken, der in der Lage sein muss, ,,in der leblosen Materie eine
besondere Form zu erkennen, die andere nicht erkennen konnen“[56], und diese durch seine Intuition
und sein Geschick ans Licht zu bringen. Indigene Volker, die naturnah leben, besitzen oft ein tiefes
Gespiir fiir die Natur und ihre Zyklen.[57] Genauso sind der Freund, der es versteht, das richtige Wort
zu finden, oder die Person, die es versteht, zwischenmenschliche Beziehungen gut zu gestalten,
Beispiele fiir eine Intelligenz, die die Frucht aus ,,der Reflexion, dem Dialog und der groBBherzigen
Begegnung zwischen Personen“[58] ist. Wie Papst Franziskus feststellt, ,,im Zeitalter der kiinstlichen
Intelligenz diirfen wir nicht vergessen, dass zur Rettung des Menschen Poesie und Liebe notwendig
sind*“[59].

28. Im Mittelpunkt der christlichen Vision von Intelligenz steht die Integration der Wahrheit in das
moralische und geistliche Leben des Menschen, indem er sein Handeln im Licht der Giite und der
Wahrheit Gottes ausrichtet. Seinem Plan entsprechend schlief3t die Intelligenz in ihrem vollsten Sinn
auch die Moglichkeit ein, das Wahre, Gute und Schone zu genieBen, und so kann man mit den Worten
des franzosischen Dichters aus dem 20. Jahrhundert, Paul Claudel, sagen: ,,Intelligenz ist nichts ohne
Freude*“[60]. Selbst Dante Alighieri, wenn er den héchsten Himmel im Paradies erreicht, kann
bezeugen, dass der Hohepunkt dieses intellektuellen Vergniigens im ,,Licht der Erkenntnis, ganz erfiillt
von Liebe,/ von Liebe wahren Heiles voller Wonne,/ der Wonne, welcher keine Siifle
gleichkommt“[61] zu finden ist.

29. Eine korrekte Auffassung von menschlicher Intelligenz l4sst sich daher nicht auf die blof3e
Aneignung von Fakten oder die Fahigkeit, bestimmte Aufgaben zu erfiillen, reduzieren; sie impliziert
vielmehr die Offenheit des Menschen fiir die letzten Fragen des Lebens und spiegelt eine Ausrichtung
auf das Wahre und Gute wider.[62] Als Ausdruck des gottlichen Bildes in der Person ist die Intelligenz
in der Lage, Zugang zur Gesamtheit des Seins zu finden, d. h. die Existenz in ihrer Gesamtheit zu
betrachten, die sich nicht in dem erschopft, was messbar ist, und so den Sinn dessen zu erfassen, was
sie verstanden hat. Fiir die Glaubigen beinhaltet diese Fahigkeit in besonderer Weise die Mdglichkeit,
durch die rationale Vertiefung der geoffenbarten Wahrheiten (intellectus fidei) in der Erkenntnis der
Geheimnisse Gottes zu wachsen.[63] Die wahre intelligentia ist von der gottlichen Liebe gepragt,



welche ,,ausgegossen [ist] in unsere Herzen durch den Heiligen Geist, der uns gegeben ist“ (Rom 5,5).
Daraus folgt, dass die menschliche Intelligenz eine wesentliche kontemplative Dimension besitzt, das
heifit eine uneigenniitzige Offenheit fiir das Wahre, Gute und Schone jenseits jedes besonderen
Nutzens.

Grenzen der KI

30. In Anbetracht der obigen Ausfithrungen sind die Unterschiede zwischen menschlicher Intelligenz
und aktuellen KI-Systemen offensichtlich. Obwohl es sich bei der KI um eine aulergewdhnliche
technologische Errungenschaft handelt, die in der Lage ist, bestimmte mit Rationalitit assoziierte
Vorginge zu imitieren, funktioniert sie nur, indem sie Aufgaben ausfiihrt, Ziele erreicht oder
Entscheidungen trifft, die auf quantitativen Daten und Rechenlogik basieren. Dank ihrer analytischen
Fahigkeiten ragt sie beispielsweise hervor, indem sie Daten aus verschiedenen Bereichen zu
integrieren, komplexe Systeme zu gestalten und interdisziplindre Verkniipfungen zu férdern weil3. Auf
diese Weise konnte sie die Zusammenarbeit zwischen Experten erleichtern, um Probleme zu 16sen, die
so komplex sind, dass man sie ,,nicht von einem einzigen Gesichtspunkt oder von einer einzigen Art
des Interesses aus angehen kann*“[64].

31. Auch wenn die KI bestimmte Ausdrucksformen der Intelligenz verarbeitet und simuliert, bleibt sie
doch im Wesentlichen auf einen logisch-mathematischen Rahmen beschréinkt, der ihr bestimmte
innere Grenzen auferlegt. Wahrend sich die menschliche Intelligenz im Laufe des physischen und
psychischen Wachstums einer Person stidndig organisch entwickelt und durch eine Vielzahl von
leiblichen Erfahrungen geprégt ist, fehlt der KI die Fahigkeit, sich in diesem Sinne
weiterzuentwickeln. Obwohl fortgeschrittene Systeme durch Prozesse wie maschinelles Lernen
»lernen konnen, unterscheidet sich diese Art von Anlernen wesentlich von der Entwicklung vom
Wachstum der menschlichen Intelligenz, da diese durch ihre leiblichen Erfahrungen geprégt ist:
sensorische Reize, emotionale Reaktionen, soziale Interaktionen und der einzigartige Kontext, der
jeden Moment charakterisiert. Diese Elemente pragen und formen jeden Einzelnen innerhalb seiner
personlichen Geschichte. Im Gegensatz dazu stiitzt sich die KI, die tiber keinen physischen Leib
verfiigt, auf computergestiitztes Denken und Lernen auf der Grundlage riesiger Datensétze, die
Erfahrungen und Wissen enthalten, die jedenfalls von Menschen gesammelt wurden.

32. Demzufolge, obwohl die KI einige Aspekte des menschlichen Denkens simulieren und bestimmte
Aufgaben mit unglaublicher Geschwindigkeit und Effizienz ausfiihren kann, stellen ihre
Rechenkapazititen nur einen Bruchteil der umfassenderen Mdoglichkeiten des menschlichen Geistes
dar. So kann sie zum Beispiel derzeit weder moralisches Urteilsvermdgen noch die Féhigkeit, echte
Beziehungen aufzubauen, nachahmen. Hinzu kommt, dass die Intelligenz einer Person in eine
personlich erlebte Geschichte intellektueller und moralischer Bildung eingebettet ist, die die
Perspektive des Einzelnen grundlegend préagt und die physische, emotionale, soziale, moralische und
geistige Dimension seines Lebens einschliefit. Da die KI diese Auffassungsbreite nicht bieten kann,
konnen Ansitze, die sich ausschlieflich auf diese Technologie stiitzen oder sie als primére Art der
Interpretation der Welt voraussetzen, dazu fiihren, ,,den Sinn fiir die Gesamtheit, fiir die zwischen den
Dingen bestehenden Beziehungen, fiir den weiten Horizont zu verlieren*“[65].

33. Bei der menschlichen Intelligenz geht es nicht in erster Linie um die Erledigung funktionaler
Aufgaben, sondern um das Verstehen und die aktive Auseinandersetzung mit der Realitét in all ihren
Aspekten; und sie ist auch zu iiberraschenden Einsichten fahig. Da die KI nicht den Reichtum der
Leiblichkeit, der Bezichungsfihigkeit und der Offenheit des menschlichen Herzens fiir das Wahre und
Gute besitzt, sind ihre Fahigkeiten, auch wenn sie unendlich scheinen, mit der menschlichen
Féhigkeit, die Realitét zu erfassen, nicht zu vergleichen. Aus einer Krankheit kann man so viel lernen,
ebenso wie aus einer Umarmung der Versohnung und sogar aus einem einfachen Sonnenuntergang. So
vieles, was wir als Menschen erleben, eroffnet uns neue Horizonte und bietet uns die Mdglichkeit,
eine neue Weisheit zu erlangen. Kein Gerit, das nur mit Daten arbeitet, kann mit diesen und so vielen
anderen Erfahrungen in unserem Leben mithalten.



34. Eine zu starke Gleichsetzung von menschlicher Intelligenz und KI birgt die Gefahr, einer
funktionalistischen Sichtweise zu erliegen, nach der Menschen nach den Aufgaben bewertet werden,
die sie erledigen konnen. Der Wert einer Person hdngt jedoch nicht vom Besitz einzigartiger
Fahigkeiten, von kognitiven und technologischen Leistungen oder individuellem Erfolg ab, sondern
von der ihr innewohnenden Wiirde, die darauf beruht, dass sie nach dem Bild Gottes geschaffen
wurde.[66] Daher bleibt diese Wiirde auch bei Menschen, die ihre Féhigkeiten nicht ausiiben kénnen,
unabhéngig von allen Umsténden erhalten, sei es bei einem ungeborenen Kind, einem Menschen im
bewusstlosen Zustand oder einem leidenden alten Menschen.[67] Sie liegt der Tradition der
Menschenrechte — insbesondere den so genannten ,,Neuro-Rechten* — zugrunde, die ,,einen wichtigen

Schnittpunkt fiir die Suche nach einer gemeinsamen Grundlage“@ darstellen und daher als
fundamentaler ethischer Leitfaden in Diskussionen {iber die verantwortungsvolle Entwicklung und
Nutzung von KI dienen kénnen.

35. Vor diesem Hintergrund ist, wie Papst Franziskus anmerkt, ,,allein schon die Verwendung des
Wortes ,Intelligenz* [in Bezug auf KI] irrefiihrend“[69] und birgt die Gefahr, das Wertvollste an der
menschlichen Person zu iibersehen. Aus dieser Perspektive sollte die KI nicht als eine kiinstliche Form
der Intelligenz gesehen werden, sondern als eines ihrer Produkte.[70]

IV. Die Rolle der Ethik bei der Entwicklung und Nutzung der KI

36. Ausgehend von diesen Uberlegungen kann man sich fragen, wie die KI im Rahmen des géttlichen
Planes verstanden werden kann. Die technisch-wissenschaftliche Tétigkeit ist nicht neutral, da sie ein
menschliches Unterfangen ist, das die humanistischen und kulturellen Dimensionen des menschlichen
Geistes betrifft.[71]

37. Als Frucht der der menschlichen Intelligenz innewohnenden Mdoglichkeiten[72] sind die
wissenschaftliche Forschung und die Entwicklung technischer Fertigkeiten Teil des ,,Mitwirken[s]
[von Mann und Frau] mit Gott an der Vervollkommnung der sichtbaren Schopfung*“[73]. Zugleich
sind alle wissenschaftlichen und technischen Errungenschaften letztlich Gaben Gottes.[74] Deshalb
miissen die Menschen ihre Gaben immer im Hinblick auf das hohere Ziel einsetzen, fiir das Er sie
verlichen hat.[75]

38. Wir konnen dankbar anerkennen, wie die Technologie ,,unzihligen Ubeln, die dem Menschen
schadeten und ihn einschrinkten, Abhilfe geschaffen“[76] hat, und wir kdnnen uns {iber diese
Tatsache nur freuen. Dennoch stellen nicht alle technologischen Innovationen an sich einen echten
Fortschritt dar.[77] Die Kirche wendet sich daher insbesondere gegen solche Anwendungen, die die
Heiligkeit des Lebens oder die Wiirde der Person bedrohen.[78] Wie jedes andere menschliche
Unterfangen muss die technologische Entwicklung auf den Dienst an der Person ausgerichtet sein und
zu den Bemiihungen um zu ,,einer grofBeren Gerechtigkeit, einer umfassenderen Briiderlichkeit und
einer humaneren Ordnung der gesellschaftlichen Verflechtungen® beizutragen, die ,,wertvoller als der
technische Fortschritt” sind.[79] Die Besorgnis iiber die ethischen Implikationen der technologischen
Entwicklung wird nicht nur innerhalb der Kirche geteilt, sondern auch von Wissenschaftlern,
Technologen und Berufsverbidnden, die zunehmend eine ethische Reflexion fordern, um diesen
Fortschritt in verantwortungsvoller Weise zu steuern.

39. Um diese Herausforderungen zu bewéltigen, muss die Aufmerksamkeit auf die Bedeutung der
moralischen Verantwortung gelenkt werden, die auf der Wiirde und Berufung des Menschen beruht.
Dieser Grundsatz gilt auch fiir Fragen der KI. Hier ist die ethische Dimension von groter Bedeutung,
da es die Menschen sind, die die Systeme entwerfen und bestimmen, wofiir sie eingesetzt werden.[80]
Zwischen einer Maschine und einem Menschen ist nur letzterer wirklich ein moralischer Akteur, das
hei3t ein moralisch verantwortliches Subjekt, das seine Freiheit in eigenen Entscheidungen ausiibt und
die Konsequenzen daraus akzeptiert;[81] nur die Menschen stehen in Beziehung zur Wahrheit und
zum Guten, geleitet vom moralischen Gewissen, das sie, ,,zur Liebe und zum Tun des Guten und zur
Unterlassung des Bosen®“[82] anruft und ,,die Wahrheit, im Hinblick auf das hochste Gut, auf Gott,



von dem der Mensch angezogen wird*“[83] bezeugt. Nur die Menschen konnen sich ihrer selbst
ausreichend bewusst sein, um auf die Stimme des Gewissens zu horen und ihr zu folgen, indem sie in
jeder Situation mit Besonnenheit nach dem moglichen Guten suchen.[84] Auch dies gehort zur
Austiibung der Intelligenz der Person.

40. Wie jedes Erzeugnis menschlichen Verstandes kann auch die KI zu positiven oder negativen
Zwecken eingesetzt werden.[85] Wenn sie in einer Weise eingesetzt wird, welcher die
Menschenwiirde achtet und das Wohlergehen von Einzelpersonen und Gemeinschaften fordert, kann
sie einen positiven Beitrag zur menschlichen Berufung leisten. Dennoch gibt es auch hier, wie in allen
Bereichen, in denen die Menschen Entscheidungen zu treffen haben, einen Schatten des Bosen. Wo
die menschliche Freiheit die Moglichkeit bietet, das Bose zu wihlen, hingt die moralische Bewertung
dieser Technologie davon ab, wie sie gelenkt und eingesetzt wird.

41. Ethisch bedeutsam sind jedoch nicht nur die Ziele, sondern auch die Mittel, die zu ihrer
Erreichung eingesetzt werden; wichtig sind auch die Gesamtsicht und das Verstindnis der Person, die
in solche Systeme eingebettet sind. Technologische Produkte spiegeln die Weltanschauung ihrer
Entwickler, Eigentiimer, Nutzer und Regulierer wider,[86] und mit ihrer Macht ,,formen [sie die Welt]
und [beziehen] das Gewissen auf der Ebene der Werte ein*“[87]. Auf gesellschaftlicher Ebene konnen
einige technologische Entwicklungen auch Beziehungen und Machtdynamiken verstérken, die nicht
mit einer korrekten Sicht von Person und Gesellschaft {ibereinstimmen.

42. Daher miissen sowohl die Ziele und Mittel, die bei einer bestimmten Anwendung der KI eingesetzt
werden, als auch die Gesamtvision, die sie verkorpert, bewertet werden, um sicherzustellen, dass sie
die Menschenwiirde achten und das Gemeinwohl fordern.[88] In der Tat muss, wie Papst Franziskus
gesagt hat, die ,,jedem Mann und jeder Frau innewohnende Wiirde zum Schliisselkriterium in der
Bewertung der aufkommenden Technologien* werden, ,,die ihre ethische Positivitéit in dem Malle
offenbaren, indem sie dazu beitragen, diese Wiirde aufzuzeigen und ihren Ausdruck zu steigern, auf
allen Ebenen des menschlichen Lebens®,[89] einschlieBlich der sozialen und der wirtschaftlichen
Sphére. In diesem Sinne spielt die menschliche Intelligenz nicht nur bei der Entwicklung und
Herstellung von Technologie eine entscheidende Rolle, sondern auch bei der Lenkung ihrer Nutzung
im Einklang mit dem wahren Wohl der Person.[90] Die Verantwortung fiir die weise Ausiibung dieser
Lenkung liegt auf allen Ebenen der Gesellschaft, unter der Einsetzung des Subsidiaritétsprinzips und
der anderen Prinzipien der Soziallehre der Kirche.

Eine Hilfe fiir die menschliche Freiheit und zur Entscheidungsfindung

43. Die Verpflichtung, dafiir zu sorgen, dass die K1 stets den hochsten Wert der Wiirde eines jeden
Menschen und die Fiille seiner Berufung wahrt und fordert, ist ein Unterscheidungskriterium, das
sowohl Entwickler, Eigentiimer, Betreiber und Regulierer als auch Endnutzer betrifft, und fiir alle
Anwendungen von Technologie auf allen Ebenen gilt.

44. Eine Analyse der Implikationen dieses Prinzips konnte also mit einer Betrachtung der Bedeutung
der moralischen Verantwortung beginnen. Da die moralische Kausalitit im vollen Sinne nur fiir
personale, nicht aber fiir kiinstliche Akteure gilt, ist es von grof3ter Bedeutung, die Verantwortlichen
fiir KI-Prozesse zu identifizieren und zu definieren, insbesondere fiir solche, die Moglichkeiten des
Lernens, der Korrektur und der Umprogrammierung beinhalten. Empirische (,,Bottom-up-*“)Methoden
und sehr tiefe neuronale Netze ermoglichen es der KI zwar, komplexe Probleme zu 16sen, sie
erschweren aber auch das Verstiandnis der Prozesse, die zu solchen Lésungen gefiihrt haben. Dies
erschwert die Feststellung der Verantwortung, denn wenn eine KI-Anwendung unerwiinschte
Ergebnisse hervorbrichte, lieBe es sich nur schwer feststellen, wem diese zuzuschreiben sind. Um
dieses Problem zu losen, muss die Art der Verfahren zur Zuschreibung von Verantwortung
(,;accountability*) in komplexen und hochautomatisierten Kontexten beriicksichtigt werden, in denen
die Ergebnisse oft nur mittel- bis langfristig beobachtbar sind. Daher ist es wichtig, dass die Person,
die Entscheidungen auf der Grundlage der KI trifft, dafiir zur Rechenschaft gezogen wird und dass es
moglich ist, in jeder Phase des Entscheidungsprozesses Rechenschaft {iber den Einsatz der KI



abzulegen.[91]

45. Neben der Festlegung der Zustindigkeiten miissen auch die den KI-Systemen zugewiesenen
Zwecke bestimmt werden. Auch wenn sie unbeaufsichtigte autonome Lernmechanismen verwenden
und manchmal nicht nachvollziehbare Wege gehen, verfolgen sie letztlich Ziele, die ihnen von
Menschen zugewiesen wurden, und unterliegen Prozessen, die von denen festgelegt wurden, die sie
entworfen und programmiert haben. Dies stellt eine Herausforderung dar, denn je mehr KI-Modelle zu
selbstdndigem Lernen fdhig werden, desto geringer kann die Moglichkeit sein, sie zu kontrollieren, um
sicherzustellen, dass solche Anwendungen menschlichen Zwecken dienen. Es stellt sich also die
entscheidende Frage, wie sichergestellt werden kann, dass KI-Systeme zum Wohle der Menschen und
nicht gegen sie eingesetzt werden.

46. Wenn eine ethische Nutzung von KI-Systemen in erster Linie diejenigen betrifft, die sie
entwickeln, produzieren, verwalten und beaufsichtigen, so liegt eine solche Verantwortung auch bei
den Nutzern. Denn, wie Papst Franziskus feststellte: ,,Was die Maschine tut, ist eine technische
Auswahl unter mehreren Mdglichkeiten und beruht entweder auf genau definierten Kriterien oder auf
statistischen Riickschliissen. Der Mensch hingegen wihlt nicht nur aus, sondern ist in seinem Herzen
zu einer Entscheidung fahig.“[92] Wer die KI einsetzt, um eine Aufgabe zu erfiillen und ihre
Ergebnisse verfolgt, schafft einen Kontext, in dem er letztlich fiir die von ihm {ibertragene Macht
verantwortlich ist. Deshalb, in dem Male, in dem die KI den Menschen bei der Entscheidungsfindung
unterstiitzen kann, sollten die Algorithmen, die sie steuern, zuverléssig, sicher und robust genug sein,
um mit Inkongruenzen umzugehen, sowie in ihrer Funktionsweise transparent sein, um
Voreingenommenheiten (,,bias*) und unerwiinschte Nebenwirkungen abzuschwéchen.[93] Der
Rechtsrahmen sollte sicherstellen, dass alle Rechtssubjekte iiber den Einsatz der KI und alle damit
verbundenen Folgen Rechenschaft ablegen konnen, wobei geeignete MaBnahmen zur Gewéhrleistung
von Transparenz, Vertraulichkeit und Verantwortung (,,accountability*) zu treffen sind.[94] Dariiber
hinaus sollten die Nutzer darauf achten, dass sie sich bei ihren Entscheidungen nicht zu sehr von der
KI abhdngig machen und damit das ohnehin schon hohe Mal} an Unterordnung unter die Technologie,
das die heutige Gesellschaft kennzeichnet, noch verstirken.

47. Die Moral- und Soziallehre der Kirche trigt dazu bei, einen Einsatz von KI vorzubereiten, der die
menschliche Handlungsfahigkeit bewahrt. Gerechtigkeitserwigungen sollten sich beispielsweise mit
Fragen wie der Forderung einer gerechten sozialen Dynamik, der Verteidigung der internationalen
Sicherheit und der Forderung des Friedens befassen. Indem sie Umsicht walten lassen, konnen
Einzelne und Gemeinschaften unterscheiden, wie die KI zum Nutzen der Menschheit eingesetzt
werden kann, wihrend Anwendungen vermieden werden, die die Menschenwiirde herabsetzen oder
dem Planeten schaden konnten. In diesem Zusammenhang sollte das Konzept der ,,Verantwortung*
nicht nur in seinem engsten Sinne verstanden werden, sondern als ,,Sorge um den anderen [...] und
nicht [...] bloB als Rechenschaft fiir das, was man getan hat“[95].

48. Daher kann die KI, wie jede Technologie, Teil einer bewussten und verantwortungsvollen Antwort
auf die Berufung der Menschheit zum Guten sein. Wie bereits erwéhnt, muss sie jedoch von der
menschlichen Intelligenz so gelenkt werden, dass sie mit dieser Berufung iibereinstimmt und die
Achtung der Wiirde der Person gewihrleistet. In Anerkennung dieser ,,erhabenen Wiirde* stellt das II.
Vatikanische Konzil fest, dass ,,die gesellschaftliche Ordnung und ihre Entwicklung [...] sich dauernd
am Wohl der Personen orientieren [miissen]“[96]. Vor diesem Hintergrund muss der Einsatz der KI,
wie Papst Franziskus gesagt hat, ,,von einer Ethik begleitet [...] [werden], die auf dem Gemeinwohl
griindet, von einer Ethik der Freiheit, der Verantwortung und der Briiderlichkeit, die in der Lage ist,
die volle Entwicklung der Menschen in Beziehung zu den anderen und zur Schopfung zu fordern“[97].

V. Besondere Fragestellungen

49. Im Rahmen dieser allgemeinen Perspektive sollen im Folgenden einige Bemerkungen
veranschaulichen, wie die oben dargelegten Argumente dazu beitragen konnen, in konkreten
Situationen Orientierung zu geben, im Einklang mit der von Papst Franziskus vorgeschlagenen



,Herzensweisheit“[98]. Dieser Vorschlag erhebt keinen Anspruch auf Vollstdndigkeit, sondern steht
im Dienst eines Dialogs, in dem es darum geht, Wege zu finden, wie die KI die Menschenwiirde
wahren und das Gemeinwohl fordern kann.[99]

Die KI und die Gesellschaft

50. Wie Papst Franziskus sagte, ,,[miissen] die einem jeden Menschen innewohnende Wiirde und die
Geschwisterlichkeit, die uns als Glieder der einen Menschheitsfamilie verbindet, [...] die Grundlage
fiir die Entwicklung neuer Technologien bilden und als unbestreitbare Kriterien fiir deren Bewertung
noch vor ihrem Einsatz dienen“[100].

51. So gesehen konnte die KI ,,wichtige Innovationen in der Landwirtschaft, der Bildung und der
Kultur, eine Verbesserung des Lebensstandards ganzer Nationen und Volker sowie das Wachstum der
menschlichen Geschwisterlichkeit und der sozialen Freundschaft* bewirken und somit ,,zur Férderung
einer ganzheitlichen menschlichen Entwicklung eingesetzt™ werden.[101] Sie konnte auch
Organisationen dabei helfen, bediirftige Menschen zu identifizieren und Féllen von Diskriminierung
und Marginalisierung entgegenzuwirken. Auf diese und éhnliche Weise konnte die KI zur
menschlichen Entwicklung und zum Gemeinwohl beitragen.[102]

52. Doch wihrend die KI einerseits viele Moglichkeiten fiir das Gute bietet, kann sie andererseits auch
die menschliche Entwicklung und das Gemeinwohl behindern oder ihnen sogar entgegenwirken. Papst
Franziskus stellte fest, dass ,,die bisher gesammelten Daten zu zeigen scheinen, dass die digitalen
Technologien dazu gedient haben, die Ungleichheiten in der Welt zu vergrofern. Nicht nur die
Unterschiede im materiellen Reichtum, wenngleich auch diese wichtig sind, sondern auch jene im
Zugang zu politischem und gesellschaftlichem Einfluss“[103]. In diesem Sinne kénnte die KI dazu
genutzt werden, Situationen der Marginalisierung und Diskriminierung zu verldngern, neue Formen
der Armut zu schaffen, die ,,digitale Kluft“[104] zu vergroBern und die sozialen Ungleichheiten zu
verschérfen.

53. Dariiber hinaus wirft die Tatsache, dass gegenwirtig der groBte Teil der Macht iiber wichtige
Anwendungen der KI in den Handen einiger weniger méchtiger Unternehmen liegt, erhebliche
ethische Bedenken auf. Verschérft wird dieses Problem auch durch die intrinsische Natur von KI-
Systemen, bei denen keine einzelne Person in der Lage ist, einen vollstindigen Uberblick iiber die
riesigen und komplexen Datensitze zu haben, die fiir die Berechnungen verwendet werden. Das
Fehlen einer klar definierten Verantwortung (,,accountability*) birgt das Risiko, dass KI zum
personlichen oder unternehmerischen Vorteil oder zur Lenkung der 6ffentlichen Meinung zugunsten
der Interessen eines bestimmten Sektors manipuliert werden kann. Solche Einrichtungen, die von
ihren eigenen Interessen geleitet werden, sind in der Lage, ,,ebenso subtil wie invasiv Kontrolle
aus[zu]iiben und Mechanismen [zu] schaffen, mit denen das Gewissen und demokratische Prozesse
manipuliert werden“[105].

54. Des Weiteren besteht die Gefahr, dass die KI dazu benutzt wird, das zu fordern, was Papst
Franziskus das ,,technokratische Paradigma“ genannt hat, das dazu tendiert, alle Probleme der Welt
allein mit technologischen Mitteln zu 16sen.[106] Diesem Paradigma folgend, werden die
Menschenwiirde und die Geschwisterlichkeit oft im Namen der Effizienz beiseitegeschoben, ,,als
gingen die Wirklichkeit, das Gute und die Wahrheit spontan aus der technologischen und
wirtschaftlichen Macht selbst hervor<[107]. Stattdessen sollten die Menschenwiirde und das
Gemeinwohl niemals im Namen der Effizienz vernachldssigt werden,[108] wobei ,,[t]echnologische
Entwicklungen, die nicht zu einer Verbesserung der Lebensqualitdt der gesamten Menschheit fiihren,
sondern im Gegenteil Ungleichheiten und Konflikte verschirfen, [...] niemals als echter Fortschritt

. 109] .. ) ) ) )
angesehen werden konnen“:. Vielmehr sollte die KI ,,in den Dienst einer anderen Art des

Fortschritts [...] [gestellt werden], der gesiinder, menschlicher, sozialer und ganzheitlicher 1st“[110].

55. Um dieses Ziel zu erreichen, ist ein tieferes Nachdenken tiber die Beziehung zwischen Autonomie
und Verantwortung erforderlich, da eine groflere Autonomie fiir jeden Menschen eine grof3ere



Verantwortung in den verschiedenen Aspekten des Zusammenlebens mit sich bringt. Fiir Christen
besteht die Grundlage dieser Verantwortung in der Erkenntnis, dass jede menschliche Féhigkeit,
einschlieBlich der Autonomie des Menschen, von Gott kommt und dazu bestimmt ist, in den Dienst
der anderen gestellt zu werden.[111] Daher sollte die KI nicht nur fiir wirtschaftliche oder
technologische Ziele eingesetzt werden, sondern auch fiir das ,,Gemeinwohl der ganzen
Menschheitsfamilie, das heif3t fiir die Gesamtheit ,,jener Bedingungen des gesellschaftlichen Lebens,
die sowohl den Gruppen als auch deren einzelnen Gliedern ein volleres und leichteres Erreichen der
eigenen Vollendung ermoglichen®.[112]

Die KI und die menschlichen Beziehungen

56. Das II. Vatikanische Konzil stellt fest, dass der Mensch ,,aus seiner innersten Natur ein
gesellschaftliches Wesen [ist]; ohne Beziehung zu den anderen kann er weder leben noch seine

Anlagen zur Entfaltung bringen“@. Diese Uberzeugung unterstreicht, dass das Leben in der
Gesellschaft zum Wesen und zur Berufung des Menschen gehort.[114] Als soziale Wesen suchen die
Menschen nach Beziehungen, die den gegenseitigen Austausch und die Suche nach der Wahrheit

beinhalten, wobei sie ,,einander die Wahrheit, die sie gefunden haben oder gefunden zu haben glauben,
[115]

mitteilen, damit sie sich bei der Erforschung der Wahrheit gegenseitig zu Hilfe kommen*

57. Eine solche Suche setzt, ebenso wie andere Aspekte der menschlichen Kommunikation, die
Begegnung und den gegenseitigen Austausch zwischen Personen voraus, die von ihren eigenen
Lebensgeschichten, ihren Gedanken, Uberzeugungen und Beziehungen geprigt sind. Wir diirfen auch
nicht vergessen, dass die menschliche Intelligenz vielfiltig, vielschichtig und komplex ist: individuell
und sozial, rational und affektiv, konzeptionell und symbolisch. Papst Franziskus unterstreicht diese
Dynamik, indem er feststellt, dass wir ,,die Wahrheit im Dialog suchen [kdnnen], im ruhigen Gespriach
oder in der leidenschaftlichen Diskussion. Das ist ein Weg, der Ausdauer braucht und auch vom
Schweigen und Leiden geprégt ist. Er ist in der Lage, geduldig die umfangreiche Erfahrung der
Menschen und Voélker zusammenzubringen. [...] Das Problem besteht darin, dass ein Weg der
Geschwisterlichkeit, im Kleinen wie im Grof3en, nur von freien Geistern beschritten werden kann, die
zu wirklichen Begegnungen bereit sind“[116].

58. In diesem Zusammenhang kdnnen auch die Herausforderungen betrachtet werden, die die KI fiir
die menschlichen Beziehungen mit sich bringt. Wie andere technologische Mittel hat auch die KI die
Fahigkeit, Verbindungen innerhalb der menschlichen Familie zu fordern. Allerdings konnte die KI
auch eine echte Begegnung mit der Realitét verhindern und die Menschen letztlich in ,,eine tiefe und
wehmiitige Unzufriedenheit in den zwischenmenschlichen Beziehungen oder eine schédliche
Vereinsamung*[117] fiihren. Authentische menschliche Beziehungen setzen jedoch den menschlichen
Reichtum voraus, der darin besteht, dass man weil}, wie man bei den anderen verbleibt und ihren
Schmerz, ihre Forderungen und ihre Freude teilt.[118] Da die menschliche Intelligenz auch auf
zwischenmenschliche und inkarnierte Weise zum Ausdruck kommt und bereichert wird, sind
authentische und spontane Begegnungen mit anderen unerldsslich, um sich mit der Realitit in ihrer
Gesamtheit auseinanderzusetzen.

59. Gerade weil ,,[d]ie wahre Weisheit [...] eine Begegnung mit der Realitét [beinhaltet]“[119], stellen
die Fortschritte in der KI eine weitere Herausforderung dar: Da sie die Werke der menschlichen
Intelligenz effektiv imitieren kann, ist die Féhigkeit zur Feststellung, ob man mit einem Menschen
oder einer Maschine interagiert, nicht mehr selbstverstidndlich. Obwohl die ,,generative KI in der
Lage ist, Texte, Sprache, Bilder und andere fortschrittliche Ergebnisse zu produzieren, die
normalerweise von Menschen stammen, muss sie als das betrachtet werden, was sie ist: ein Werkzeug,
keine Person.[120] Diese Unterscheidung wird hiufig durch den Sprachgebrauch der Operatoren
dieses Sektors verwischt, der dazu neigt, die KI zu vermenschlichen und damit die Grenze zwischen
dem, was menschlich und was kiinstlich ist, zu verdunkeln.

60. Die Anthropomorphisierung der KI wirft besondere Probleme fiir die Entwicklung von Kindern
auf, die sich ermutigt fiihlen konnten, Interaktionsmuster zu entwickeln, die menschliche Beziehungen



auf eine utilitaristische Weise verstehen, wie es bei Chatbots der Fall ist. Solche Ansétze konnten dazu
filhren, dass Jugendliche Lehrer als Informationsvermittler wahrnehmen und nicht als Lehrer, die sie
anleiten und ihre intellektuelle und moralische Entwicklung unterstiitzen. Echte Beziehungen, die auf
Empathie und einem loyalen Engagement fiir das Wohl des anderen beruhen, sind fiir die Férderung
der vollen Entfaltung der Person wesentlich und unersetzlich.

61. In diesem Zusammenhang ist es wichtig klarzustellen — auch wenn héaufig anthropomorphe
Begriffe verwendet werden —, dass keine KI-Anwendung in der Lage ist, echte Empathie zu
empfinden. Emotionen lassen sich nicht auf Gesichtsausdriicke oder Phrasen reduzieren, die als
Reaktion auf Benutzeranfragen erzeugt werden; stattdessen werden Emotionen in der Art und Weise
verstanden, wie eine Person als Ganzes mit der Welt und ihrem eigenen Leben in Beziehung steht,
wobei der Leib eine zentrale Rolle spielt. Empathie erfordert die Fahigkeit, zuzuhdren, die
unverzichtbare Einzigartigkeit des anderen zu erkennen, sein Anderssein anzunehmen und auch die
Bedeutung seines Schweigens zu verstehen.[121] Im Gegensatz zur Sphire der analytischen Urteile, in
der die KI vorherrscht, existiert wahre Empathie in der Beziehungssphére. Sie erfordert, dass man die
Erfahrung des anderen wahrnimmt und zu seiner eigenen macht, wobei die Besonderheit jedes
Einzelnen gewahrt bleibt.[122] Obwohl die KI empathische Reaktionen simulieren kann, lédsst sich der
ausgesprochen personliche und relationale Charakter echter Empathie nicht durch kiinstliche Systeme
nachbilden.[123]

62. Daher sollte die falsche Darstellung der KI als Person stets vermieden werden, und eine solche
Darstellung zu betriigerischen Zwecken stellt einen schwerwiegenden ethischen Verstof3 dar, der das
gesellschaftliche Vertrauen untergraben konnte. Ebenso ist die Verwendung der KI zu
Tauschungszwecken in anderen Zusammenhéngen — wie Bildung oder zwischenmenschliche
Beziehungen, einschlielich des Bereichs der Sexualitét — als unethisch anzusehen, und sie erfordert
sorgfaltige Wachsamkeit, um Schaden zu verhindern, Transparenz zu wahren und die Wiirde aller zu
gewdhrleisten.[124]

63. In einer zunehmend individualistischen Welt haben sich einige auf der Suche nach tiefen
menschlichen Beziehungen, einfacher Gesellschaft oder sogar emotionalen Bindungen der KI
zugewandt. Auch wenn man anerkennt, dass Menschen dazu geschaffen sind, echte Beziehungen zu
erleben, muss man doch wiederholen, dass die KI diese nur simulieren kann. Solche Beziehungen zu
anderen Menschen sind ein wesentlicher Bestandteil der Entwicklung eines Menschen zu dem, was er
sein soll. Wird die KI also eingesetzt, um echte Kontakte zwischen Menschen zu férdern, so kann sie
auf positive Weise zur vollen Verwirklichung der Person beitragen; umgekehrt besteht die Gefahr, dass
authentische Beziehungen durch ein lebloses Trugbild ersetzt werden, wenn an die Stelle solcher
Beziehungen und der Beziehung zu Gott die Beziehungen zu den technischen Mitteln treten (vgl. Ps
160,20; Rom 1,22-23). Statt uns in kiinstliche Welten zuriickzuziehen, sind wir aufgerufen, uns
ernsthaft und engagiert auf die Welt einzulassen, uns mit den Armen und Leidenden zu identifizieren,
diejenigen zu trosten, die Schmerzen haben, und Bande der Gemeinschaft mit allen zu schaffen.

KI, Wirtschaft und Arbeit

64. Aufgrund ihres transversalen Charakters wird die KI auch zunehmend in Wirtschafts- und
Finanzsystemen eingesetzt. Derzeit sind die stirksten Investitionen im Technologiesektor sowie in den
Bereichen Energie, Finanzen und Medien zu beobachten, insbesondere in den Bereichen Marketing
und Vertrieb, Logistik, technologische Innovation, Compliance und Risikomanagement. Die
Anwendung in diesen Bereichen zeigt den ambivalenten Charakter der KI als Quelle enormer
Chancen, aber auch tiefgreifender Risiken. Ein erster echter Kritikpunkt ergibt sich aus der
Moglichkeit, dass aufgrund der Konzentration des Angebots in einigen wenigen Unternechmen nur
diese von dem durch die KI geschaffenen Wert profitieren und nicht die Unternehmen, in denen sie
eingesetzt wird.

65. Dartiber hinaus gibt es im Wirtschafts- und Finanzbereich allgemeinere Aspekte, bei denen die KI
Auswirkungen haben kann, die sorgfiltig zu bewerten sind, vor allem im Zusammenhang mit der



Interaktion zwischen der konkreten Realitdt und der digitalen Welt. Ein erster Punkt, der zu
beriicksichtigen ist, betrifft die Koexistenz von Wirtschafts- und Finanzinstitutionen, die sich in einem
bestimmten Kontext in unterschiedlichen und alternativen Formen présentieren. Dies ist ein Faktor,
den es zu fordern gilt, da er Vorteile bei der Unterstiitzung der realen Wirtschaft mit sich bringen
konnte, indem er deren Entwicklung und Stabilitét fordert, insbesondere in Krisenzeiten. Es ist jedoch
zu unterstreichen, dass digitale Realitdten, da sie frei von rdumlichen Zwéngen sind, tendenziell
homogener und unpersonlicher sind als eine an einen bestimmten Ort und eine konkrete Geschichte
gebundene Gemeinschaft, die von einem gemeinsamen Weg, der von gemeinsam geteilten Werten und
Hoffnungen, aber auch von unvermeidlichen Meinungsverschiedenheiten und Divergenzen geprigt ist.
Diese Vielfalt ist ein unbestreitbarer Vorteil flir das wirtschaftliche Leben einer Gemeinschaft. Die
Wirtschaft und das Finanzwesen vollstindig in die Hiande der digitalen Technologie zu legen, wiirde
diese Vielfalt und diesen Reichtum einschrinken, so dass viele Losungen fiir wirtschaftliche
Probleme, die durch einen natiirlichen Dialog zwischen den Beteiligten zugénglich sind, in einer Welt,
die von nur scheinbaren Verfahren und Anniherungen beherrscht wird, nicht mehr moglich sind.

66. Ein weiterer Bereich, in dem die Auswirkungen der KI bereits deutlich zu spiiren sind, ist die
Arbeitswelt. Wie in vielen anderen Bereichen, verursacht sie in vielen Berufen erheblichen Wandel
mit unterschiedlichen Folgen. Einerseits hat die KI das Potenzial, Kompetenzen und Produktivitit zu
steigern, Arbeitsplédtze zu schaffen, die Arbeitnehmer in die Lage zu versetzen, sich auf innovativere
Aufgaben zu konzentrieren, und neue Horizonte filir Kreativitét und Erfindungsgeist zu erdftnen.

67. Wiéhrend die KI jedoch verspricht, die Produktivitét zu steigern, indem sie gewohnliche Aufgaben
iibernimmt, sind die Arbeitnehmer oft gezwungen, sich an die Geschwindigkeit und die
Anforderungen der Automaten anzupassen, anstatt dass letztere so konzipiert sein sollten, dass sie den
Arbeitenden helfen. Deshalb konnen die, im Gegensatz zu den beworbenen Vorteilen der K1,
derzeitigen technologischen Ansitze paradoxerweise dazu fithren, dass Arbeitnehmer dequalifiziert,
einer automatisierten Uberwachung unterworfen und auf starre und sich wiederholende Aufgaben
festgelegt werden. Die Notwendigkeit, mit dem Tempo der Technologie Schritt zu halten, kann das
Gespiir der Arbeitnehmer fiir ihre eigene Handlungsfahigkeit untergraben und die innovativen
Fahigkeiten, die sie in ihre Arbeit einbringen sollen, ersticken.[125]

68. Die KI ist dabei, einige Tatigkeiten, die bisher von Menschen ausgefiihrt wurden, iiberfliissig zu
machen. Wenn sie eingesetzt wird, um menschliche Arbeitskréfte zu ersetzen, anstatt sie zu begleiten,
besteht ,,das erhebliche Risiko eines unverhiltnismaBigen Vorteils fiir einige wenige zum Preis der

Verarmung Vieler“@. AuBerdem, mit der zunehmenden Leistungsfahigkeit der KI erscheint zugleich
die Gefahr, dass die Arbeit im Wirtschaftssystem ihren Wert verliert. Dies ist die logische Konsequenz
des technokratischen Paradigmas, ndmlich die Welt einer der Effizienz unterworfenen Menschheit, in
der letztlich die Kosten fiir die menschlichen Ressourcen gesenkt werden miissen. Stattdessen ist das
Leben der Menschen wertvoll an sich, jenseits seines wirtschaftlichen Nutzens. Papst Franziskus stellt
als Folge dieses Paradigmas fest, dass es heute ,,wenig sinnvoll [scheint], zu investieren, damit
diejenigen, die auf der Strecke geblieben sind, die Schwachen oder die weniger Begabten es im Leben
zu etwas bringen konnen““[127]. Und mit ihm miissen wir schlussfolgern, ,,dass ein so méichtiges und
unentbehrliches Werkzeug wie die kiinstliche Intelligenz ein solches Paradigma verstéirkt; vielmehr

miissen wir gerade die kiinstliche Intelligenz zu einem Schutzwall gegen dessen Ausbreitung
machen®[128].

69. Aus diesem Grund ist es gut, sich immer daran zu erinnern: ,,die Ordnung der Dinge muss der
Ordnung der Personen dienstbar werden und nicht umgekehrt*“[129]. Deshalb darf die menschliche
Arbeit nicht nur im Dienste des Profits stehen, sondern ,,im Dienst am Menschen, und zwar am ganzen
Menschen im Hinblick auf seine materiellen Bediirfnisse, aber ebenso auch auf das, was er fiir sein
geistiges, sittliches, spirituelles und religioses Leben benétigt“[130]. In diesem Zusammenhang
erkennt die Kirche an, dass die Arbeit ,,nicht nur eine Art ist, sich das Brot zu verdienen” ist, sondern
auch ,,eine unverzichtbare Dimension des sozialen Lebens* und ,,ein Weg zum personlichen
Wachstum, um gesunde Beziehungen aufzubauen, um sich selbst auszudriicken, um Gaben zu teilen,
um sich mitverantwortlich fiir die Vervollkommnung der Welt zu fithlen und um schlieBlich als Volk



zu leben®.[131]

70. Da die Arbeit ,, Teil des Sinns des Lebens auf dieser Erde, Weg der Reifung, der menschlichen
Entwicklung und der personlichen Verwirklichung® ist, ,,darf [man] nicht danach trachten, dass der
technologische Fortschritt immer mehr die menschliche Arbeit verdrdnge, womit die Menschheit sich
selbst schadigen wiirde*;[132] vielmehr sollten Anstrengungen unternommen werden, sie zu fordern.
In dieser Perspektive sollte die KI das menschliche Urteilsvermdgen unterstiitzen und nicht ersetzen,
ebenso wie sie niemals die Kreativitit herabsetzen oder die Arbeitnehmer zu bloB3en ,,Zahnriadchen
einer Maschine® degradieren darf. Von daher: ,,Die Achtung der Wiirde der Arbeitnehmer und die
Bedeutung der Beschiftigung fiir den wirtschaftlichen Wohlstand der Personen, der Familien und der
Gesellschaften, die Sicherheit der Arbeitsplitze und faire Gehalter sollten fiir die internationale
Gemeinschaft eine hohe Prioritit darstellen, wahrend diese Formen der Technologie immer tiefer in
die Arbeitswelt eindringen.““[133]

Die KI und das Gesundheitswesen

71. Als Teilhaber am Heilungswerk Gottes haben die Beschéftigten im Gesundheitswesen die
Berufung und die Verantwortung, ,,Hiiter und Diener des menschlichen Lebens*“[134] zu sein. Aus
diesem Grund haben die Berufe des Gesundheitswesens eine ,,innewohnende]...], unumgéngliche|...]
ethische][...] Dimension*, wie sie im Hippokratischen Eid anerkannt wird, der von Arzten und
Mitarbeitern des Gesundheitswesens verlangt, ,,sich zur absoluten Achtung vor dem menschlichen
Leben und seiner Heiligkeit* zu verpflichten.[ 135] Eine solche Verpflichtung muss nach dem Vorbild
des barmherzigen Samariters von Madnnern und Frauen wahrgenommen werden, welche ,,nicht
zu[lassen], dass eine von Exklusion geprigte Gesellschaft errichtet wird, sondern [...] dem gefallenen
Menschen nahe[kommen], [...] ihn aufrichten] und [...] ihm [helfen] zu laufen, damit das Gute allen
zukommt“[136].

72. In diesem Blick scheint die KI ein enormes Potenzial fiir eine Vielzahl von Anwendungen im
medizinischen Bereich zu beinhalten, beispielsweise fiir die Unterstiitzung der diagnostischen Arbeit
des medizinischen Personals, die Erleichterung der Beziehung zwischen Patienten und medizinischem
Personal, das Angebot neuer Behandlungen und die Ausweitung des Zugangs zu einer hochwertigen
Versorgung auch fiir diejenigen, die unter Isolation oder Marginalisierung leiden. Auf diese Weise
konnte die Technologie ,,eine Néhe voller Mitgefiihl und Giite*[137] des Gesundheitspersonals zu den
Kranken und Leidenden verbessern.

73. Wenn die KI jedoch nicht zur Verbesserung, sondern zur vollstindigen Ersetzung der Beziehung
zwischen Patienten und Gesundheitspersonal eingesetzt wiirde, so dass die ersteren mit einer
Maschine statt mit einem Menschen interagieren miissten, wiirde eine sehr wichtige menschliche
Beziehungsstruktur auf ein zentralisiertes, unpersonliches und ungleiches System reduziert werden.
Anstatt die Solidaritdt mit den Kranken und den Leidenden zu fordern, wiirden diese Anwendungen
der KI die Einsamkeit, die hdufig mit der Krankheit einhergeht, noch verschlimmern, insbesondere im
Kontext einer Kultur, in der ,,die Menschen [...] nicht mehr als ein vorrangiger zu respektierender und
zu schiitzender Wert empfunden®[138] werden. Ein solcher Einsatz dieser Systeme stiinde nicht im
Einklang mit der Achtung der Wiirde der Person und der Solidaritdt mit den Leidenden.

74. Die Verantwortung fiir das Wohlergehen des Patienten und die damit zusammenhéngenden
Entscheidungen, die sein Leben betreffen, stehen im Mittelpunkt der Berufe des Gesundheitswesens.
Diese Verantwortung erfordert, dass das medizinische Personal seine ganze Fahigkeit und Intelligenz
einsetzt, um wohliiberlegte und ethisch begriindete Entscheidungen in Bezug auf die ihm anvertrauten
Personen zu treffen, wobei die unantastbare Wiirde des Patienten und das Prinzip des informierten
Konsenses stets zu achten sind. Folglich miissen die Entscheidungen iiber die Behandlung von
Patienten und die damit verbundene Verantwortungslast immer bei Personen liegen und diirfen
niemals an die KI delegiert werden.[139]

75. Dartiber hinaus ist der Einsatz von kiinstlicher Intelligenz bei der Entscheidung, wer eine
Behandlung hauptséichlich aufgrund wirtschaftlicher oder Effizienzkriterien erhalten soll, ein



besonders problematischer Fall eines ,,technokratischen Paradigmas®, das abzulehnen ist.[140] Eine
,,Optimierung der Ressourcen bedeutet ndmlich, sie auf ethische und solidarische Weise einzusetzen
und nicht die Schwéchsten zu benachteiligen“[141]; ganz abgesehen davon, dass solche Instrumente in
diesem Bereich ,,fiir bestimmte Formen von Vorurteilen und Diskriminierung besonders anfallig
[sind]: Systemfehler konnen sich leicht vervielfachen und so nicht nur in Einzelfdllen zu
Ungerechtigkeiten, sondern durch einen Dominoeffekt auch zu echten Formen sozialer Ungleichheit
fiihren*“[142].

76. Dartiber hinaus birgt die Integration der KI in das Gesundheitswesen auch das Risiko, andere
bereits bestehende Ungleichheiten beim Zugang zur Versorgung zu verstdarken. Da sich die
Gesundheitsversorgung zunehmend auf Pravention und Ansétze bzgl. Lebensstils konzentriert, kann
es sein, dass KI-gesteuerte Losungen ungewollt wohlhabendere Bevolkerungsgruppen begiinstigen,
die bereits einen besseren Zugang zu medizinischen Ressourcen und hochwertiger Erndhrung haben.
Dieser Trend birgt die Gefahr, das Modell einer ,,Medizin fiir Reiche* zu verstirken, bei dem
Menschen mit finanziellen Mitteln von fortschrittlichen Praventionsinstrumenten und personalisierten
medizinischen Informationen profitieren, wiahrend anderen selbst der Zugang zu grundlegenden
Leistungen kaum gelingt. Daher sind gerechte Rahmenbedingungen erforderlich, um sicherzustellen,
dass der Einsatz der KI im Gesundheitswesen nicht die bestehenden Ungleichheiten verscharft,
sondern dem Gemeinwohl dient.

KI und Bildung

77. Die Worte des II. Vatikanischen Konzils haben nach wie vor volle Giiltigkeit: ,,Die wahre
Erziehung erstrebt die Bildung der menschlichen Person in Hinordnung auf ihr letztes Ziel, zugleich
aber auch auf das Wohl der Gemeinschaften, deren Glied der Mensch ist.“[ 143]. Die wahre Erziehung
muss die Bildung der menschlichen Person sowohl im Hinblick auf ihr Endziel als auch zum Wohl der
verschiedenen Gruppen, denen der Mensch angehort, fordern. Daraus folgt, dass die Bildung ,,niemals
einfach ein Prozess der Vermittlung von Wissen und intellektuellen Fahigkeiten [ist]; vielmehr will sie
zur ganzheitlichen Bildung der Person in ihren verschiedenen Dimensionen (intellektuell, kulturell,
spirituell...) beitragen, einschlieBlich z. B. des Gemeinschaftslebens und der Beziehungen, die
innerhalb der akademischen Gemeinschaft [...] gelebt werden““[144], und zwar unter Achtung des
Wesens und der Wiirde der menschlichen Person.

78. Dieser Ansatz impliziert die Verpflichtung, den Verstand zu erziehen, aber immer als Teil der
ganzheitlichen Entwicklung der Person: ,,Wir miissen mit der Vorstellung von Erziehung brechen,
wonach Erziehung bedeutet, den Kopf mit Ideen zu fiillen. So erziehen wir Automaten, Makro-
Kopfmenschen, nicht Menschen. Erziehen heifit, die Spannung zwischen Kopf, Herz und Hinden zu
riskieren.“[145]

79. Im Mittelpunkt dieser Arbeit zur Bildung der integralen menschlichen Person steht die
unverzichtbare Beziehung zwischen Lehrer und Schiiler. Lehrer vermitteln nicht nur Wissen, sondern
sind auch Vorbilder fiir die wichtigsten menschlichen Eigenschaften und Inspiratoren der
Entdeckungsfreude.[146] Thre Priasenz motiviert die Schiiler sowohl durch die Inhalte, die sie
vermitteln, als auch durch die Aufmerksamkeit, die sie ihnen entgegenbringen. Diese Verbindung
fordert das Vertrauen, das gegenseitige Verstdndnis und die Fihigkeit, auf die einzigartige Wiirde und
auf das Potenzial jedes Einzelnen einzugehen. Bei den Schiilern kann dies einen echten Wunsch nach
Wachstum wecken. Die physische Priasenz des Lehrers schafft eine Beziehungsdynamik, die die KI
nicht nachahmen kann, eine Dynamik, die das Engagement vertieft und die ganzheitliche Entwicklung
des Schiilers fordert.

80. In diesem Zusammenhang bietet die KI sowohl Chancen als auch Herausforderungen. Bei
umsichtigem Einsatz im Rahmen einer echten Lehrer-Schiiler-Beziehung und in Hinordnung auf die
authentischen Ziele der Bildung kann sie zu einer wertvollen Bildungsressource werden, die den
Zugang zur Bildung verbessert und den Schiilern personalisierte Unterstiitzung und unmittelbares
Feedback bietet. Diese Vorteile konnten die Lernerfahrung verbessern, insbesondere in Fillen, in



denen besondere Aufmerksamkeit fiir Einzelpersonen erforderlich ist oder in denen die
Bildungsressourcen knapp sind.

81. Andererseits besteht eine wesentliche Aufgabe der Erziehung darin, ,,den Verstand zum
vernunftgemiBen Denken und Urteilen in allen Dingen [zu erziehen]; [...] die Wahrheit [zu] suchen
und sich zu eigen [zu] machen“[147], indem man der ,,Sprache des Kopfes* hilft, in Harmonie mit der
»Sprache des Herzens* und der ,,Sprache der Hinde* zu wachsen.[148] Dies ist umso wichtiger in
einer von der Technologie geprigten Zeit, in der ,,es nicht mehr nur darum [geht],
Kommunikationsmittel zu ,nutzen‘, sondern man lebt in einer durch und durch digitalisierten Kultur,
die sich stark auf die Vorstellung von Zeit und Raum auswirkt sowie auf die Wahrnehmung von sich
selbst, von anderen und der Welt, auf die Art zu kommunizieren, zu lernen, sich zu informieren und
Beziehungen zu anderen zu kniipfen“[149]. Anstatt jedoch ,,einen gebildeten Geist* zu fordern, der
,»Zu jeder Arbeit und Beschéftigung, die er unternimmt, eine besondere Fahigkeit und Gewandtheit
mitbringt“,[150] konnte der umfassende Einsatz der KI in der Bildung zu einer stirkeren Abhéngigkeit
der Schiiler von der Technologie fithren, wodurch ihre Féhigkeit, bestimmte Tatigkeiten selbstindig
auszufiihren, untergraben und ihre Abhéngigkeit von Bildschirmen verstarkt wiirde.[151]

82. Hinzu kommt, dass einige KI-Systeme speziell darauf ausgerichtet sind, den Personen bei der
Entwicklung ihres kritischen Denkens und ihrer Problemldsungsfahigkeiten zu helfen, wihrend viele
andere Programme lediglich Antworten liefern, anstatt die Schiiler aufzufordern, sie selbst zu finden
oder selbst Texte zu verfassen.[152] Anstatt Jugendliche darauf zu trainieren, Informationen zu
sammeln und schnelle Antworten zu geben, sollte die Bildung ,,verantwortliche Freiheiten [...]
fordern, die in den entscheidenden Momenten mit Sinn und Verstand wihlen*“[153]. Davon ausgehend
sollte die Erziehung dazu, ,,Formen kiinstlicher Intelligenz zu nutzen, [...] vor allem darauf abzielen,
das kritische Denken zu fordern. Es ist notwendig, dass die Nutzer aller Altersgruppen, vor allem aber
junge Menschen, eine Fahigkeit entwickeln, Daten und Inhalte, die im Internet abgerufen wurden oder
von Systemen der kiinstlichen Intelligenz erzeugt worden sind, kritisch zu verwenden. Die Schulen,
die Universititen und die wissenschaftlichen Gemeinschaften sind aufgerufen, den Studenten und
Berufstétigen dabei zu helfen, sich die sozialen und ethischen Aspekte der Entwicklung und der
Nutzung der Technologie anzueignen®[154].

83. Wie der heilige Johannes Paul II. in der Apostolischen Konstitution Ex Corde Ecclesiae erinnerte:
,In der Welt von heute, die so sehr gezeichnet ist durch den rapiden Fortschritt in Wissenschaft und
Technik, werden Gewicht und Dringlichkeit der Aufgaben der Katholischen Universitdt immer
grofer.“[155] Die katholischen Universitdten sind in besonderer Weise aufgefordert, als gro3e
Laboratorien der Hoffnung an diesem Scheideweg der Geschichte prasent zu sein. In einer inter- und
transdisziplindren Perspektive sollen sie ,,mit Weisheit und Kreativitdt“[156] dieses Phdnomen
erforschen und dazu beizutragen, das heilsame Potential der verschiedenen Bereiche der Wissenschaft
und der Realitdt herauszuarbeiten; sie sollen sie stets zu ethisch qualifizierten Anwendungen fiihren,
die eindeutig im Dienst des Zusammenhalts unserer Gesellschaften und des Gemeinwohls stehen; sie
sollen neue Grenzen des Dialogs zwischen Glaube und Vernunft erreichen.

84. Dariiber hinaus ist bekannt, dass aktuelle KI-Programme verzerrte oder gefialschte Informationen
liefern konnen, was dazu fiihrt, dass sich die Schiiler auf ungenaue Inhalte verlassen. ,,Dies birgt nicht
nur die Gefahr, Fake News zu legitimieren und den Vorteil einer vorherrschenden Kultur zu stirken,
sondern untergrabt auch den Bildungsprozess in nuce.“[157] Mit der Zeit konnte die Unterscheidung
zwischen einer angemessenen und einer unangemessenen Nutzung dieser Technologie sowohl in der
Bildung als auch in der Forschung deutlicher werden. Gleichzeitig ist ein entscheidender Leitsatz, dass
der Einsatz der KI immer transparent und niemals zweideutig sein sollte.

KI, Desinformation, Deepfake und Missbrauch

85. Die KI unterstiitzt zudem die Wiirde der menschlichen Person, wenn sie als Hilfsmittel zum
Verstidndnis komplexer Sachverhalte oder als Wegweiser zu giiltigen Quellen bei der Suche nach der
Wahrheit eingesetzt wird.[158



86. Es besteht jedoch auch ein ernstes Risiko, dass die KI manipulierte Inhalte und falsche
Informationen erzeugt, die nur schwer von echten Daten zu unterscheiden sind und leicht in die Irre
fiihren konnen. Dies kann unbeabsichtigt geschehen, wie im Fall der KI-,,Halluzination®, die auftritt,
wenn ein generatives System Inhalte erzeugt, die die Realitét widerzuspiegeln scheinen, die jedoch
nicht wahrheitsgemif sind. Wenngleich es schwierig ist, dieses Phdnomen in den Griff zu bekommen,
da eines der Hauptmerkmale der KI die Erzeugung von Informationen, die die von Menschen
produzierten nachahmen, ist, stellt es eine Herausforderung dar, solche Risiken unter Kontrolle zu
halten. Die Folgen solcher Fehlentwicklungen und falscher Informationen kénnen sehr ernst sein.
Daher sollten sich alle, die die KI herstellen und nutzen, fiir die Wahrhaftigkeit und Genauigkeit der
von solchen Systemen erarbeiteten und an die Offentlichkeit weitergegeben Informationen einsetzen.

87. Wihrend die KI einerseits das latente Potenzial hat, fiktive Inhalte zu erzeugen, besteht
andererseits das noch besorgniserregendere Problem ihres absichtlichen Einsatzes zur Manipulation.
Dies kann zum Beispiel der Fall sein, wenn ein menschlicher Akteur oder eine Organisation
absichtlich Informationen wie Bilder, Video- und Audio-Deepfakes erzeugt und verbreitet, um zu
tduschen oder zu schaden. Ein Deepfake ist eine falsche Darstellung einer Person, die von einem KI-
Algorithmus verdndert oder erzeugt wurde. Die Gefahr, die von Deepfakes ausgeht, wird besonders
deutlich, wenn sie eingesetzt werden, um jemanden zu tduschen oder zu schidigen. Obwohl die Bilder
oder Videos an sich kiinstlich sein mogen, ist der Schaden, den sie verursachen, real und hinterlédsst
,tiefe Narben im Herzen derjenigen hinterldsst, die ihn erleiden®, und die sich dadurch ,,in ihrer
Menschenwiirde verletzt* empfinden.[159]

88. Allgemeiner ausgedriickt: Durch die Verzerrung ,,d[er] Beziehung zu den anderen und zur
Wirklichkeit“[160], konnen KI-erzeugte gefélschte audiovisuelle Produkte nach und nach die
Grundlagen der Gesellschaft untergraben. Dies erfordert eine sorgfiltige Regulierung, da sich
Desinformation, insbesondere durch die von der KI kontrollierten oder beeinflussten Medien,
unbeabsichtigt verbreiten und politische Polarisierung und soziale Unzufriedenheit schiiren kann.
Wenn die Gesellschaft der Wahrheit gegeniiber gleichgiiltig wird, konstruieren verschiedene Gruppen
namlich ihre eigenen Versionen der ,,Fakten®, wodurch ,,die gegenseitigen Verflechtungen und
Abhiangigkeiten“[161], die die Grundlage des gesellschaftlichen Lebens bilden, geschwécht werden.
Da Deepfakes dazu flihren, dass man alles in Frage stellt, und die von der KI erzeugten falschen
Inhalte das Vertrauen in das, was man sieht und hort, untergraben, werden Polarisierung und Konflikte
nur zunehmen. Eine solche weit verbreitete Tduschung ist kein geringes Problem; sie trifft den Kern
der Menschheit und zerstort das grundlegende Vertrauen, auf dem Gesellschaften aufgebaut sind.[162]

89. Die Bekdampfung von KlI-gestiitzten Falschungen ist nicht nur die Aufgabe von Experten auf
diesem Gebiet, sondern erfordert die Bemiihungen aller Menschen guten Willens. ,,[ W]enn die
Technologie der Menschenwiirde dienen und nicht schaden soll und wenn sie den Frieden und nicht
die Gewalt fordern soll, dann muss die menschliche Gemeinschaft diesen Tendenzen in der Achtung
vor der Menschenwiirde gegeniibertreten und das Gute fordern.“[163] Diejenigen, die KI-generiertes
Material produzieren und weitergeben, sollten stets darauf achten, den Wahrheitsgehalt dessen, was sie
verbreiten, zu iiberpriifen, und in jedem Fall diirfen sie ,,keine Worte und Bilder austauschen, die fiir
den Menschen entwiirdigend sind, und miissen daher alles ausschlieen, was Hal3 und Intoleranz
nahrt, die Schonheit und Intimitdt der menschlichen Sexualitit herabsetzt oder die Schwachen und
Schutzlosen ausbeutet“[164]. Dies erfordert von jedem Nutzer stindige Vorsicht und sorgfiltige
Abwigung bei seinen Online-Aktivititen.[165]

KI, Datenschutz und Kontrolle

90. Der Mensch ist von Natur aus ein Beziechungswesen, so dass die Daten, die jede Person in der
digitalen Welt erzeugt, als objektiver Ausdruck dieser Beziehungsnatur betrachtet werden konnen. In
der Tat vermitteln Daten nicht nur Informationen, sondern auch personliches und relationales Wissen,
das in einem zunehmend digitalisierten Kontext zu einer Macht {iber den Einzelnen werden kann.
Dariiber hinaus konnen einige Datenarten 6ffentliche Aspekte des Lebens einer Person betreffen,



wihrend andere Daten ihre Intimsphére, vielleicht sogar ihr Gewissen, beriihren kdnnen. Alles in
allem spielt der Datenschutz eine zentrale Rolle, wenn es darum geht, die Grenzen des Innenlebens
von Personen zu schiitzen und ihre Freiheit zu gewéhrleisten, Beziechungen zu kniipfen, sich
auszudriicken und Entscheidungen zu treffen, ohne unrechtméfig kontrolliert zu werden. Ein solcher
Schutz ist auch mit der Verteidigung der Religionsfreiheit verbunden, da die digitale Uberwachung
auch dazu genutzt werden kann, das Leben von Gldubigen und die Ausiibung ihres Glaubens zu
kontrollieren.

91. Es ist angebracht, die Frage des Datenschutzes von der Sorge um die legitime Freiheit und die
unverduflerliche Wiirde der Person unabhéngig von allen Umstidnden[166] her anzugehen. In diesem
Sinne hat das II. Vatikanische Konzil das Recht ,,auf den Schutz [...] [der] privaten Sphére* zu den
Grundrechten gezdhlt, die ,,fiir ein wirkliches menschliches Leben® notwendig sind, und die allen
Menschen aufgrund ihrer ,,erhabenen Wiirde* zustehen sollten.[167] Die Kirche bekréftigte auBerdem
das Recht auf legitime Achtung des Privatlebens im Zusammenhang mit dem Recht der Person auf
den guten Ruf, auf die Verteidigung ihrer korperlichen und geistigen Unversehrtheit und darauf,
keinen Verletzungen und ungebiihrlichen Eingriffen ausgesetzt zu sein[168]: alles Elemente, die zur
gebiihrenden Achtung der intrinsischen Wiirde der menschlichen Person gehoren.[169]

92. Die Fortschritte in der Datenverarbeitung und -analyse, die durch die KI ermdglicht werden,
erlauben es, Muster im Verhalten und Denken einer Person selbst aus einer minimalen Menge an
Informationen zu erkennen, wodurch der Datenschutz als Schutz der Wiirde und der Beziehungsnatur
der menschlichen Person noch notwendiger wird. Wie Papst Franziskus bemerkte: ,,Wahrend
verschlossene und intolerante Haltungen, die uns von den anderen abschotten, zunehmen, verringert
sich oder verschwindet paradoxerweise die Distanz bis hin zur Aufgabe des Rechts auf Privatsphére.
Alles wird zu einer Art Schauspiel, das belauscht und iiberwacht werden kann. Das Leben wird einer
stindigen Kontrolle ausgesetzt.“[170]

93. Wenn es auch legitime und angemessene Moglichkeiten gibt, die KI im Einklang mit der
Menschenwiirde und dem Gemeinwohl einzusetzen, gibt es keine Rechtfertigung fiir ihren Einsatz zur
Kontrolle, um auszubeuten, die Freiheit des Einzelnen einzuschrianken oder einige wenige auf Kosten
der vielen zu begiinstigen. Das Risiko einer iibermiBigen Uberwachung muss von geeigneten
Kontrollorganen verfolgt werden, um Transparenz und 6ffentliche Verantwortung zu gewéhrleisten.
Die mit dieser Kontrolle beauftragten Personen diirfen ihre Befugnisse nicht iiberschreiten, die stets
zugunsten der Wiirde und der Freiheit jeder Person als wesentliche Grundlage einer gerechten und
humanen Gesellschaft ausgeiibt werden miissen.

94. Dartiber hinaus: ,,Die grundlegende Achtung der Menschenwiirde verlangt die Gleichsetzung der
Einzigartigkeit der Person mit einem Datensatz abzulehnen.“[171] Dies gilt insbesondere fiir die
Verwendung der KI im Zusammenhang mit der Bewertung von Einzelpersonen oder Gruppen auf der
Grundlage ihres Verhaltens, ihrer Eigenschaften oder ihrer Lebensgeschichte, eine Praxis, die als
,»Social Scoring* bekannt ist: ,,In den sozialen und wirtschaftlichen Entscheidungsprozessen miissen
wir vorsichtig sein, die Urteile Algorithmen anzuvertrauen, die gesammelte Daten iiber Individuen
und ihre Eigenschaften und ihr Verhalten in der Vergangenheit — oft heimlich — auswerten. Diese
Daten konnen von gesellschaftlichen Vorurteilen und vorgefassten Meinungen kontaminiert sein, vor
allem weil das Verhalten eines Individuums in der Vergangenheit nicht benutzt werden darf, um ihm
die Chance zu verwehren, sich zu dndern, zu wachsen und einen Beitrag zur Gesellschaft zu leisten.
Wir diirfen nicht erlauben, dass Algorithmen die Achtung der Menschenwiirde beschrianken oder
beeinflussen, und auch nicht, dass sie Mitleid, Barmherzigkeit, Vergebung und vor allem die Offenheit
fiir die Hoffhung auf eine Verdanderung der Person ausschlieen.““[172]

Die KI und der Schutz des gemeinsamen Hauses

95. Die KI bietet viele vielversprechende Anwendungsmoglichkeiten, um unsere Beziehung zu
unserem gemeinsamen Haus zu verbessern, wie die Entwicklung von Modellen zur Vorhersage
extremer Wetterereignisse, das Vorschlagen technischer Losungen zur Verringerung ihrer



Auswirkungen, das Organisation von Rettungseinsétzen und die Vorhersage von
Bevolkerungsmigrationen.[ 173] Dariiber hinaus kann die KI eine nachhaltige Landwirtschaft
unterstiitzen, den Energieverbrauch optimieren und Friihwarnsysteme fiir Notfédlle im
Gesundheitswesen bereitstellen. All diese Fortschritte konnten die Widerstandsfahigkeit gegeniiber
klimabedingten Herausforderungen erhdhen und eine nachhaltigere Entwicklung fordern.

96. Gleichzeitig bendtigen die heutigen KI-Modelle und die sie unterstiitzende Hardware grof3e
Mengen an Energie und Wasser, tragen erheblich zu den CO»-Emissionen bei und sind
ressourcenintensiv. Dieses Faktum wird oft durch die Art und Weise verschleiert, wie diese
Technologie in der 6ffentlichen Vorstellung dargestellt wird, wobei Begriffe wie ,,Cloud*
(wortwortlich: ,,Wolke*) den Eindruck erwecken koénnen, dass Daten in einem immateriellen Bereich
gespeichert und verarbeitet werden, der sich von der physischen Welt unterscheidet.[174] Stattdessen
ist die Cloud keine dtherische, von der physischen Welt getrennte Doméne, sondern bendtigt, wie
jedes Rechengerit, Maschinen, Kabel und Energie. Das Gleiche gilt fiir die Technologie hinter der KI.
Da solche Systeme immer komplexer werden, insbesondere linguistische Modelle von grof3en
Dimensionen (,,Large Language Models*, LLMs), bendtigen sie immer groflere Datensitze, mehr
Rechenleistung und massivere Infrastrukturen fiir die Datenspeicherung. In Anbetracht der hohen
Umweltbelastung durch diese Technologien ist die Entwicklung nachhaltiger Losungen von
entscheidender Bedeutung, um ihre Auswirkungen auf das ,,gemeinsame Haus* zu verringern.

97. Wie Papst Franziskus lehrt, ist es also wichtig, ,,Losungen nicht nur in der Technik zu suchen,
sondern auch in einer Verdnderung des Menschen“[175]. Dartiber hinaus erkennt eine korrekte
Auffassung der Schopfung an, dass der Wert aller geschaffenen Dinge nicht auf den bloBen Nutzen
reduziert werden kann. Daher lehnt eine wirklich menschliche Fiihrung der Erde den verzerrten
Anthropozentrismus des technokratischen Paradigmas ab, das versucht, ,,alles, was irgend mdoglich ist,
aus [...] [der Natur] zu gewinnen““[176], sowie den ,,Mythos des Fortschritts*, demzufolge ,,sich die
okologischen Probleme einfach mit neuen technischen Programmen l6sen werden, ohne ethische
Bedenken und grundlegende Anderungen®[177]. Eine solche Mentalitiit muss einer ganzheitlicheren
Sichtweise weichen, die die Ordnung der Schépfung respektiert und das integrale Wohl des Menschen
fordert, ohne die Erhaltung ,,unseres gemeinsamen Hauses* zu vernachlédssigen.[178]

Die KI und der Krieg

98. Das II. Vatikanische Konzil und das darauffolgende pépstliche Lehramt haben mit Nachdruck
darauf hingewiesen, dass Frieden nicht die blole Abwesenheit von Krieg ist und sich nicht auf die
Aufrechterhaltung eines Machtgleichgewichts zwischen gegnerischen Parteien beschrinkt. Vielmehr
ist der Friede nach den Worten des heiligen Augustinus ,,die Ruhe der Ordnung®[179]. In der Tat kann
der Friede nicht ohne den Schutz der Giiter der Menschen, die freie Kommunikation, die Achtung der
Wiirde der Personen und der Vilker und die beharrliche Praxis der Geschwisterlichkeit erreicht
werden. Der Friede ist Werk der Gerechtigkeit und Wirkung der Néchstenliebe und kann nicht allein
durch Gewalt oder die bloBe Abwesenheit von Krieg erreicht werden; er muss vielmehr in erster Linie
durch geduldige Diplomatie, die aktive Forderung der Gerechtigkeit, der Solidaritét, der
ganzheitlichen menschlichen Entwicklung und der Achtung der Wiirde aller Menschen geschaffen
werden.[180] So diirfen die Instrumente zur Aufrechterhaltung eines gewissen Friedens niemals zu
Zwecken der Ungerechtigkeit, der Gewalt oder der Unterdriickung eingesetzt werden, sondern miissen
stets dem ,,feste[n] Wille[n], andere Menschen und Vdélker und ihre Wiirde zu achten, gepaart mit
einsatzbereiter und tatiger Briiderlichkeit untergeordnet sein.[181]

99. Wihrend die analytischen Fahigkeiten der KI genutzt werden konnten, um Nationen bei der Suche
nach Frieden und der Gewéhrleistung von Sicherheit zu unterstiitzen, kann der ,,Einsatz kiinstlicher
Intelligenz im Krieg®“ hdchst problematisch sein. Papst Franziskus stellte fest: ,,Die Mdglichkeit,
militdrische Operationen mittels ferngesteuerter Systeme durchzufiihren, hat zu einer verringerten
Wahrnehmung der von ihnen verursachten Zerstérungen und der Verantwortung fiir ihren Einsatz
gefiihrt, was zu einer noch kélteren und distanzierteren Haltung gegeniiber der gewaltigen Tragik des
Krieges beitrigt.“[ 182] Dariiber hinaus widerspricht die Leichtigkeit, mit der autonome Waffen den



Krieg durchfiihrbarer machen, dem Grundsatz des Krieges als letztem Mittel der Selbstverteidigung,
[183] indem sie die Kriegsressourcen weit iiber die menschliche Kontrolle hinaus vergréfert und ein
destabilisierendes Wettriisten mit verheerenden Folgen fiir die Menschenrechte beschleunigt.[184

100. Insbesondere autonome todliche Waftensysteme, die in der Lage sind, Ziele ohne direktes
menschliches Eingreifen zu identifizieren und zu treffen, sind ,,ein ernster Grund fiir ethische
Bedenken®, da ihnen die ,,ausschlieBlich menschliche Fahigkeit zum moralischen Urteil und zur
ethischen Entscheidungsfindung* fehlt.[185] Aus diesen Griinden rief Papst Franziskus dringend dazu
auf, die Entwicklung solcher Waffen zu iiberdenken, um ihren Einsatz zu verbieten, ,,beginnend mit
einer proaktiven und konkreten Verpflichtung zur Einfiihrung einer immer grof3eren und bedeutenden
menschlichen Kontrolle. Keine Maschine darf jemals die Wahl treffen konnen, einem Menschen das
Leben zu nehmen“[186].

101. Da die Kluft zwischen Maschinen, die zur autonomen T6tung mit Prizision in der Lage sind, und
anderen, die zur Massenvernichtung fahig sind, gering ist, haben einige Forscher, die auf dem Gebiet
der KI arbeiten, die Sorge gedullert, dass eine solche Technologie ein ,,existenzielles Risiko* darstellt,
da sie in der Lage ist, auf eine Weise zu handeln, die das Uberleben der Menschheit oder ganzer
Regionen bedrohen konnte. Diese Moglichkeit sollte sehr ernst genommen werden, auch mit Blick auf
die anhaltende Besorgnis iiber jene Technologien, die dem Krieg ,,eine auller Kontrolle geratene
Zerstorungskraft erreicht hat, die viele unschuldige Zivilisten trifft“[ 187], ohne selbst Kinder zu
verschonen. In diesem Zusammenhang ist die Aufforderung von Gaudium et spes, ,,die Frage des
Krieges mit einer ganz neuen inneren Einstellung zu priifen[188], dringender denn je.

102. Gleichzeitig, wihrend die theoretischen Risiken der KI Aufmerksamkeit verdienen, gibt es auch
dringendere und unmittelbarere Gefahren im Hinblick darauf, wie Einzelne mit boswilligen Absichten
sie nutzen konnten.[189] Die KI ist wie jedes andere Werkzeug eine Erweiterung der menschlichen
Macht, und obwohl nicht all das, was sie zu leisten vermag, vorausgesehen werden kann, ist leider
allzu sehr bekannt, wozu Menschen fdhig sind. Die im Laufe der Menschheitsgeschichte bereits
begangen Grausamkeiten reichen aus, um tiefe Besorgnis liber den moglichen Missbrauch der KI zu
wecken.

103. Wie der heilige Johannes Paul II. gemerkt hat: ,,Die Menschheit besitzt heute nie dagewesene
Mittel zur Macht: Sie ist imstande, diese Welt zu einem blithenden Garten zu machen oder sie vollig
zu zerstoren.“[190] In diesem Sinne erinnert die Kirche mit Papst Franziskus daran, dass die
menschliche Freiheit ,,ihren klugen Beitrag zu einer positiven Entwicklung liefern* oder aber eine
dramatische menschliche Geschichte veranlassen kann, die imstande ist, ,,einen Weg des Verfalls und
der gegenseitigen Zerstorung*“[191] einzuschlagen. Um zu verhindern, dass die Menschheit in eine
Spirale der Selbstzerstorung gerit,[192] ist es notwendig, sich klar gegen alle Anwendungen der
Technologie zu stellen, die das Leben und die Wiirde der menschlichen Person bedrohen. Ein solches
Engagement erfordert eine sorgfaltige Abwigung des Einsatzes von KI, insbesondere bei
Anwendungen fiir die militdrische Abwehr, um sicherzustellen, dass sie stets die Menschenwiirde
respektiert und dem Gemeinwohl dient. Die Entwicklung und der Einsatz von KI in der Waffentechnik
sollten auf hochstem ethischem Niveau gepriift werden, wobei darauf zu achten ist, dass die
Menschenwiirde und die Unantastbarkeit des Lebens geachtet werden.[193]

Die K1 und die Beziehung der Menschheit zu Gott

104. Die Technologie bietet effiziente Mittel zur Entdeckung und ErschlieBung der Ressourcen des
Planeten, auch wenn die Menschheit in einigen Féllen die Kontrolle {iber diese Ressourcen
zunehmend an Maschinen abgibt. In einigen Kreisen von Wissenschaftlern und Futuristen herrscht ein
gewisser Optimismus hinsichtlich des Potenzials der allgemeinen Kiinstlichen Intelligenz (AKI), einer
hypothetischen Form der KI, welche die menschliche Intelligenz einholen oder iibertreffen und zu
Fortschritten jenseits der Vorstellungskraft fiihren konnte. Einige spekulieren sogar, dass die AKI in
der Lage wire, iibermenschliche Fahigkeiten zu erreichen. Wahrend sich die Gesellschaft von der
Bindung an die Transzendenz entfernt, sind manche versucht, sich auf der Suche nach Sinn oder


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html

Erfiillung der KI zuzuwenden — Wiinsche, die ihre wahre Zufriedenheit nur in der Gemeinschaft mit
Gott finden konnen.[194]

105. Die Anmafsung, Gott durch ein Werk der eigenen Hdiinde zu ersetzen, ist jedoch Gotzendienst, vor
dem die Heilige Schrift warnt (z. B. Ex 20,4; 32,1-5; 34,17). Dariiber hinaus kann die KI sogar noch
verfiihrerischer sein als die traditionellen Gotzen: Denn im Gegensatz zu diesen, die ,,einen Mund
[haben] und reden nicht, Augen und sehen nicht, sie haben Ohren und héren nicht* (Ps 115,5-6), kann
die KI ,,sprechen* oder zumindest den Anschein erwecken, dies zu tun (vgl. Offb 13,15). Stattdessen
muss man sich vor Augen halten, dass die KI nur ein blasses Abbild der Menschheit ist, das von
menschlichen Képfen geschaffen, mit von Menschen produziertem Material trainiert, fiir menschliche
Reize empfanglich und durch menschliche Arbeit unterstiitzt wird. Sie kann nicht {iber viele der
Fahigkeiten verfligen, die dem menschlichen Leben eigen sind, und sie ist auch fehlbar. Von daher,
indem die Menschheit in ihr nach einem gréBeren ,,Anderen* sucht, mit dem sie ihre Existenz und
Verantwortung teilen kann, 1duft sie Gefahr, einen Ersatz fiir Gott zu schaffen. Letztlich wird nicht die
KI vergottert und angebetet, sondern der Mensch, der auf diese Weise zum Sklaven seiner eigenen
Arbeit wird.[195]

106. Auch wenn sie in den Dienst der Menschheit gestellt werden und zum Gemeinwohl beitragen
kann, ist die KI doch ein Produkt menschlicher Hinde, ,,das Gebilde menschlicher Kunst und
Erfindung® (4Apg 17,29), dem niemals ein unverhaltnisméfBiger Wert beigemessen werden darf. Wie es
im Buch der Weisheit heift: ,,Ein Mensch hat sie gemacht, einer, dem der Geist nur geliehen ist, hat
sie gebildet; kein Mensch hat die Kraft, einen Gott zu bilden, der auch nur ihm selber dhnlich wiére.
Als Sterblicher schafft er mit frevelhaften Hinden nur Totes. Er ist besser als seine angebeteten
Gebilde; denn er bekam einmal Leben, diese aber nie* (Weish 15,16-17).

107. Im Gegenteil, ,,in seiner Innerlichkeit iibersteigt [...] [der Mensch] die Gesamtheit der Dinge: In
diese Tiefe geht er zuriick, wenn er in sein Herz einkehrt, wo Gott ihn erwartet, der die Herzen
durchforscht, und wo er selbst unter den Augen Gottes iiber sein eigenes Geschick entscheidet“[196].
Es ist im Herzen — so erinnert Papst Franziskus —, wo jede Person die ,,diese paradoxe Verbindung
zwischen Selbstwertgefiihl und Offenheit fiir andere [...], zwischen der ganz persénlichen Begegnung
mit sich selbst und dem Geschenk seiner Selbst an andere“[197] entdeckt. Aus diesem Grund ist
,»[n]ur das Herz [...] in der Lage, die anderen Fahigkeiten und Leidenschaften und unsere ganze
Person in eine Haltung der Ehrfurcht und des liebenden Gehorsams dem Herrn gegeniiber zu
bringen*[198], der ,,uns anbietet, uns stets und fiir immer wie ein Du zu behandeln*“[199].

VI. Schlussbetrachtung

108. In Anbetracht der verschiedenen Herausforderungen, die der technologische Fortschritt mit sich
bringt, stellte Papst Franziskus die Notwendigkeit fest, ,, Verantwortlichkeit, Werte][...] und Gewissen®
proportionell zur Zunahme der Moglichkeiten, die diese Technologie bietet,[200] weiterzuentwickeln,
und erklérte, dass ,,[j]e mehr aber die Macht der Menschen wichst, desto mehr weitet sich auch ihre
Verantwortung“[201].

3

109. Andererseits bleibt ,,die wesentliche und grundlegende Frage* immer die folgende: ,,Wird der
Mensch als Mensch im Zusammenhang mit diesem Fortschritt wirklich besser, das heil3t geistig reifer,
bewulBter in seiner Menschenwiirde, verantwortungsvoller, offener fiir den Mitmenschen, vor allem fiir
die Hilfsbediirftigen und Schwachen, und hilfsbereiter zu allen?*“[202]

110. Es ist daher von entscheidender Bedeutung, einzelne Anwendungen in bestimmten Kontexten
kritisch zu bewerten, um festzustellen, ob sie die Wiirde und Berufung des Menschen und das
Gemeinwohl fordern oder nicht. Wie bei vielen Technologien sind die Auswirkungen der
verschiedenen KI-Anwendungen zu Beginn nicht immer vorhersehbar. In dem Male, in dem diese
Anwendungen und ihre sozialen Auswirkungen deutlicher werden, sollte nach dem
Subsidiarititsprinzip auf allen Ebenen der Gesellschaft eine angemessene Riickmeldung gegeben
werden. Es ist wichtig, dass sich einzelne Nutzer, die Familien, die Zivilgesellschaft, die
Unternehmen, die Institutionen, die Regierungen und die internationalen Organisationen auf ihrer



jeweiligen Kompetenzebene dafiir einsetzen, dass der Einsatz der KI dem Wohl aller dient.

111. Eine grof3e Herausforderung und Chance fiir das Gemeinwohl liegt heute darin, diese
Technologie in einem Horizont relationaler Intelligenz zu sehen, welche die Vernetzung von
Individuen und Gemeinschaften betont und die gemeinsame Verantwortung fiir das ganzheitliche
Wohlergehen der anderen hervorhebt. Der Philosoph Nikolaj Berdjaev stellte im 20. Jahrhundert fest,
dass die Menschen oft Maschinen fiir individuelle und soziale Probleme verantwortlich machen; dies
,erniedrigt jedoch nur den Menschen und entspricht nicht seiner Wiirde*, denn ,,es ist eine unwiirdige
Sache, die Verantwortung vom Menschen auf eine Maschine zu iibertragen*.[203] Nur der Mensch
kann sich als moralisch verantwortlich bezeichnen, und die Herausforderungen einer technologischen
Gesellschaft betreffen letztlich seinen Geist. Die Bewiltigung dieser Herausforderungen ,,erfordert
[daher] eine Neubelebung der geistigen Sensibilitét*[204].

112. Ein weiterer Punkt, den es zu berticksichtigen gilt, ist der durch das Erscheinen der KI auf der
Weltbiihne ausgeldste Ruf nach einer neuen Wertschdtzung alles Menschlichen. Wie der franzdsische
katholische Schriftsteller Georges Bernanos vor vielen Jahren feststellte, ,,liegt die Gefahr nicht in der
Vermehrung der Maschinen, sondern in der stindig wachsenden Zahl von Menschen, die von Kindheit
an daran gewohnt sind, nichts mehr zu wollen als das, was Maschinen geben konnen*“[205]. Die
Herausforderung ist heute so aktuell wie damals, denn das rasante Fortschreiten der Digitalisierung
birgt die Gefahr des ,,digitalen Reduktionismus®, bei dem nicht quantifizierbare Erfahrungen
beiseitegeschoben und dann vergessen werden oder als irrelevant gelten, weil sie sich nicht in
formalen Begriffen berechnen lassen. Die KI sollte nur als ergdnzendes Instrument zur menschlichen
Intelligenz eingesetzt werden und nicht deren Reichtum ersetzen.[206] Die Pflege jener Aspekte des
menschlichen Lebens, die liber die Berechnung hinausgehen, ist von entscheidender Bedeutung, um
eine ,,echte Menschlichkeit* zu bewahren, die ,,inmitten der technologischen Zivilisation zu leben
[scheint] — gleichsam unmerklich, wie der Nebel, der unter der geschlossenen Tiir
hindurchdringt“[207].

Die wahre Weisheit

113. Heute sind die Weiten des Wissens in einer Weise zuginglich, die frithere Generationen mit
Erstaunen erfiillt hitte. Um zu verhindern, dass der Fortschritt der Wissenschaft menschlich und
geistig unfruchtbar bleibt, muss man jedoch tiber die bloBe Anhdufung von Daten hinausgehen und
nach wahrer Weisheit streben.[208]

114. Diese Weisheit ist die Gabe, welche die Menschheit am meisten braucht, um sich den
tiefgreifenden Fragen und ethischen Herausforderungen der KI zu stellen: ,,Nur wenn wir eine
geistliche Sichtweise einnehmen, nur wenn wir wieder eine Herzensweisheit erlangen, konnen wir die
Neuerungen unserer Zeit deuten und interpretieren“[209]. Diese ,,Herzensweisheit™ ist ,,jene Tugend,
die es uns ermdglicht, das Ganze und die Teile, die Entscheidungen und ihre Folgen [...] miteinander
zu verbinden‘; die Menschheit kann diese Weisheit nicht ,,von Maschinen erwarten®, denn sie ,,lasst
sich von denen finden, die sie suchen, und sie ldsst sich von denen erblicken, die sie lieben; sie kommt
denen zuvor, die nach ihr verlangen, und sie geht auf die Suche nach denen, die ihrer wiirdig sind (vgl.
Weish 6,12-16).[210]

115. In einer von der KI gepragten Welt brauchen wir die Gnade des Heiligen Geistes, der ,,es
ermoglicht, die Dinge mit den Augen Gottes zu sehen, die Zusammenhédnge, Situationen, Ereignisse
zu verstehen und ihre Bedeutung zu entdecken®[211].

116. Da ,,die Vollkommenheit der Menschen an ihrer Nichstenliebe gemessen wird, nicht an der Fiille
erworbener Daten und Kenntnisse“[212], ist die Art und Weise, wie die KI angewandt wird, ,,um die
Geringsten einzubeziehen, d. h. unsere schwichsten und bediirftigsten Briider und Schwestern, der
Mafstab, der unsere Menschlichkeit aufzeigt“[213]. Diese Weisheit kann eine auf den Menschen
ausgerichtete Nutzung dieser Technologie erhellen und leiten, die als solche dazu beitragen kann, das
Gemeinwohl zu férdern, sich um das ,,gemeinsame Haus* zu kiimmern, die Suche nach der Wahrheit
voranzutreiben, die ganzheitliche menschliche Entwicklung zu unterstiitzen, die menschliche



Solidaritat und Geschwisterlichkeit zu fordern und die Menschheit schlie3lich zu ithrem Endziel zu
fiihren: der gliicklichen und vollen Gemeinschaft mit Gott.[214]

117. In der Perspektive der Weisheit werden die Glaubigen in der Lage sein, als verantwortliche
Akteure zu handeln, die in der Lage sind, diese Technologie zu nutzen, um eine authentische Vision
der menschlichen Person und der Gesellschaft zu fordern,[215] ausgehend von einem Verstdndnis des
technologischen Fortschritts als Teil des Schopfungsplans Gottes: eine Tatigkeit, bei der die
Menschheit aufgerufen ist, sie auf das Ostergeheimnis Jesu Christi auszurichten, in der stindigen
Suche nach dem Wahren und Guten.

Papst Franziskus hat bei der Audienz, die er den unterzeichnenden Prdfekten und Sekretdren des
Dikasteriums fiir die Glaubenslehre und des Dikasteriums fiir die Kultur und die Bildung am 14.
Januar 2025 gewdhrt hat, diese Note approbiert und ihre Verdffentlichung angeordnet.

Gegeben in Rom, am Sitz des Dikasteriums fiir die Glaubenslehre und jenem des Dikasteriums fiir die
Kultur und die Bildung, am 28. Januar 2025, dem liturgischen Gedenktag des heiligen Thomas von
Aquin, Kirchenlehrer.

Victor Manuel Card. José Card. Tolentino de Mendonga

Fernandez ..
Prafekt Prafekt
Msgr. Armando Matteo S.E. Paul Tighe
Sekretar Sekretir
fir die Doktrindre Sektion fir die Sektion Kultur

Ex Audientia Die 14.01.2025
Franciscus

Inhalt
I. Einleitung

I1. Was ist die kiinstliche Intelligenz (KI)?

I11. Die Intelligenz in der philosophischen und in der theologischen Tradition

Verniinftigkeit
Inkarnation
Relationalitit

Bezug zur Wahrheit

Bewahren der Welt

Ein ganzheitliches Verstindnis der menschlichen Intelligenz




Grenzen der K1

IV. Die Rolle der Ethik bei der Entwicklung und Nutzung der KI

Eine Hilfe fiir die menschliche Freiheit und zur Entscheidungsfindung

V. Besondere Fragestellungen

Die KI und die Gesellschaft

Die KI und die menschlichen Beziehungen

KI, Wirtschaft und Arbeit

Die KI und das Gesundheitswesen

KI und Bildung

KI, Desinformation, Deepfake und Missbrauch

KI, Datenschutz und Kontrolle

Die KI und der Schutz des gemeinsamen Hauses

Die KI und der Krieg

Die KI und die Bezichung der Menschheit zu Gott

VI. Schlussbetrachtung

Die wahre Weisheit

[1] Katechismus der katholischen Kirche, Nr. 378. S. auch II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst.
Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 34: AAS 58 (1966), S. 1052—-1053.

[2] Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer der Vollversammlung der pépstlichen Akademie fiir das
Leben (28. Februar 2020): AAS 112 (2020), S. 307. Vgl. Ders., Ansprache beim traditionellen
Weihnachtsempfang fiir die Romische Kurie (21. Dezember 2019): 445 112 (2020), S. 43.

[3] Vgl. Franziskus, Botschaft zum 58. Welttag der sozialen Kommunikationsmittel (24. Januar 2024):
L’Osservatore Romano, 24. Januar 2024, S. 8.

[4] Vgl. Katechismus der katholischen Kirche, Nr. 2293; 11. Vatikanisches Konzil, Past. Konst.
Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 35: AAS 58 (1966), S. 1053.

[5] J. McCarthy et al., A Proposal for the Dartmouth Summer Research Project on Artificial
Intelligence (31. August 1955), http://www-formal.stanford.edu/jmc/history/dartmouth/
dartmouth.html (Stand: 21. Oktober 2024).

[6] Vgl. Franziskus, Botschaft zum 57. Weltfriedenstag (1. Januar 2024), Nrn. 2-3: L’Osservatore
Romano, 14. Dezember 2023, S. 2.

[7] Die in diesem Dokument verwendeten Begriffe zur Beschreibung der Ergebnisse oder Prozesse der


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html

KI werden bildhaft verwendet, um ihre Funktionsweise zu veranschaulichen, und sollen nicht dazu
dienen, ihr menschliche Eigenschaften zuzuschreiben.

[8] Vgl. Franziskus, Ansprache beim G7-Gipfel iiber die Kiinstliche Intelligenz in Borgo Egnazia
(Puglia) (14. Juni 2024): L ’Osservatore Romano, 14. Juni 2024, S. 3; Ders., Botschaft zum 57.
Weltfriedenstag (1. Januar 2024), Nr. 2: L’Osservatore Romano, 14. Dezember 2023, S. 2.

[9] In diesen Zeilen lassen sich die Hauptpositionen der ,,Transhumanisten* und ,,Posthumanisten‘
erkennen. Transhumanisten behaupten, dass der technologische Fortschritt es dem Menschen
ermOglichen wird, {iber seine biologischen Grenzen hinauszugehen und sowohl seine physischen als
auch seine kognitiven Fahigkeiten zu verbessern. Posthumanisten hingegen behaupten, dass diese
Fortschritte die menschliche Identitit schlieBlich so verdndern werden, dass der Mensch nicht mehr als
wahrhaft ,,menschlich* angesehen werden kann. Beide Positionen beruhen auf einer grundsitzlich
negativen Wahrnehmung der Korperlichkeit, die eher als Hindernis denn als integraler Bestandteil der
menschlichen Identitédt gesehen wird, die auch dazu aufgerufen ist, an der vollen Verwirklichung der
Person teilzunehmen. Eine solch negative Sichtweise steht im Widerspruch zu einem korrekten
Verstiandnis der Menschenwiirde. Die Kirche unterstiitzt einen echten wissenschaftlichen Fortschritt,
bekriftigt aber, dass diese Wiirde auf der ,,Person als untrennbare[r] Einheit” von Leib und Seele
beruht, und von daher ist die Wiirde ,,auch ihrem Leib zu eigen, der auf seine Weise an der
Gottebenbildlichkeit des Menschen teilhat* (Dikasterium fiir die Glaubenslehre, Erkl. Dignitas infinita
[8. April 2024], Nr. 18).

[10] Dieser Ansatz spiegelt eine funktionalistische Perspektive wider, die den menschlichen Geist auf
seine Funktionen reduziert und davon ausgeht, dass die letzteren vollstindig in physikalischen und
mathematischen Begriffen quantifiziert werden konnen. Doch selbst fiir den Fall, dass sich eine
kiinftige AGI als wirklich intelligent erweisen sollte, wire sie immer noch funktionaler Natur.

[11] Vgl. A.M. Turing, Computing Machinery and Intelligence, in: Mind 59 (1950), S. 443—460.

[12] Wenn man Maschinen das ,,Denken* zuschreibt, sollte man klarstellen, dass man sich auf
rechnerische Verfahren und nicht auf kritisches Denken bezieht. Ebenso sollte man, wenn man glaubt,
dass solche Gerite gemél logischem Denken arbeiten konnen, prézisieren, dass dies auf die
Rechenlogik beschrinkt ist. Dagegen ist das menschliche Denken seinem Wesen nach als kreativer
Prozess gekennzeichnet, der iiber die ihm zur Verfiigung stehenden Ausgangsdaten hinausgehen kann.

[13] Zur grundlegenden Rolle der Sprache bei der Bildung vom Verstiindnis vgl. M. Heidegger, Uber
den Humanismus, Klostermann, Frankfurt a. M. 1949.

[14] Zur weiteren Erforschung dieser anthropologischen und theologischen Grundlagen s.
Forschungsgruppe zur KI des Zentrums fiir die Digitalkultur des Dikasteriums fiir die Kultur und die
Bildung, Encountering Artificial Intelligence: Ethical and Anthropological Investigations,
(Theological Investigations of Artificial Intelligence 1), hg. v. M. J. Gaudet, N. Herzfeld, P. Scherz, J.
J. Wales, Pickwick, Eugene 2024, S. 43—144.

[15] Aristoteles, Metafisica, 1.1, 980a21.

[16] Vgl. Augustinus von Hippo, De Genesi ad litteram libri duodecim, 111, 20, 30: PL 34, S. 292:
»|DJ]er Mensch [ist] [...] nach dem Bilde Gottes geschaffen [...], womit er sich vor den vernunftlosen
Lebewesen auszeichnet. Das ist aber die Vernunft als solche, mdge sie nun Verstand,
Fassungsvermdgen oder mit einem noch passenderen Wort genannt werden*; Ders., Enarrationes in
Psalmos 54, 3: PL 36, S. 629: ,,Wenn der Mensch alle Dinge durchgeht, die er besitzt, so findet er
seinen eigentlichen Unterschied vom Vieh darin, da3 er Einsicht hat...“. Dies bekraftigt auch der
heilige Thomas, der feststellt: ,,Der Mensch ist der Vollkommenste unter allem irdischen Bewegenden.
Seine ihm eigene und natiirliche Tétigkeit aber ist das Erkennen®, durch das der Mensch von den
Dingen abstrahiert und ,,das in Potenz Erkennbare aktuell erkennbar macht* (Thomas von Aquin,
Summa contra Gentiles, 11, 76).


https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html

[17] Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 15: AAS 58
(1966), S. 1036.

[18] Thomas von Aquin, Summa Theologiae, 11-11, q. 49, a. 5, ad 3. Vgl. ebd., I, q. 79; II-11, q. 47, a. 3;
II-11, q. 49, a. 2. Fiir eine zeitgendssische Perspektive, die einige Elemente der klassischen und
mittelalterlichen Unterscheidung zwischen diesen beiden Arten des Denkens aufgreift, vgl. D.
Kahneman, Thinking, Fast and Slow, Farrar, Straus and Giroux, New York 2011 (dt. Ausgabe:

Schnelles Denken, langsames Denken, Siedler, Miinchen 122012).
[19] Thomas von Aquin, Summa Theologiae, 1, q. 76, a. 1, resp.
[20] Vgl. Irendus von Lyon, Adversus haereses, V, 6, 1: PG 7/2, S. 1136-1138.

[21] Dikasterium fiir die Glaubenslehre, Erkl. Dignitas infinita (8. April 2024), Nr. 9. Vgl. Franziskus,
Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nr. 213: AAS 112 (2020), S. 1045: ,.Der Verstand kann also durch
Reflexion, Erfahrung und Dialog die Wirklichkeit der Dinge erforschen, um innerhalb dieser
Wirklichkeit, die ihn iibersteigt, die Grundlage bestimmter allgemeingiiltiger sittlicher Anspriiche zu
erkennen.*

[22] Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre, LehrmdfSige Note zu einigen Aspekten der
Evangelisierung (3. Dezember 2007), Nr. 4: AAS 100 (2008), S. 491-492.

[23] Katechismus der katholischen Kirche, Nr. 365. Vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologiae, 1, q.
75, a. 4, resp.

[24] In der Tat betrachtet die Bibel ,,den Menschen im Allgemeinen als ein Wesen, das im Leib
existiert und auBerhalb des Leibes nicht denkbar ist* (Pédpstliche Bibelkommission, ,,Was ist der
Mensch?” [Ps 8,5]. Eine Wegstrecke der biblischen Anthropologie [30. September 2019], Nr. 19).
Vgl. ebd., Nrn. 20-21, 4344, 48.

[25] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 22: AAS 58
(1966), S. 1042. Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre, Instr. Dignitas personae (8. September
2008), Nr. 7: AAS 100 (2008), S. 863: ,,Christus hat die menschliche Leiblichkeit nicht verschméht,
sondern ihre Bedeutung und ihren Wert voll enthiillt.

[26] Thomas von Aquin, Summa contra Gentiles, 11, 81.

[27] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 15: A4S 58
(1966), S. 1036.

[28] Thomas von Aquin, Summa Theologiae, 1, q. 89, a. 1, resp.: ,,Dal} sie aber getrennt vom Korper
besteht, das ist auBerhalb ihrer Natur [...]. Deshalb also wird die Seele mit dem Kd6rper verbunden,
damit sie so [...] titig sei gemal ihrer Natur.*

[29] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 14: AAS 58
(1966), S. 1035. Vgl. Dikasterium fiir die Glaubenslehre, Erkl. Dignitas infinita (8. April 2024), Nr.
18.

[30] Internationale Theologische Kommission, Gemeinschaft und Dienstleistung: Die menschliche
Person — geschaffen nach dem Bilde Gottes (2004), Nr. 56. Vgl. Katechismus der katholischen Kirche,
Nr. 357.

[31] Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre, Instr. Dignitas personae (8. September 2008), Nrn. 5,
8: 445 100 (2008), S. 862. 863—864; Dikasterium fiir die Glaubenslehre, Erkl. Dignitas infinita (8.
April 2024), Nrn. 15, 24, 53-54.



https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20071203_nota-evangelizzazione_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20071203_nota-evangelizzazione_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20071203_nota-evangelizzazione_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20071203_nota-evangelizzazione_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_dignitas-personae_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_dignitas-personae_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20040723_communion-stewardship_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20040723_communion-stewardship_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20040723_communion-stewardship_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20040723_communion-stewardship_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_dignitas-personae_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_dignitas-personae_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html

[32] Katechismus der katholischen Kirche, Nr. 356. Vgl. ebd., Nr. 221.
[33] Vgl. Dikasterium fiir die Glaubenslehre, Erkl. Dignitas infinita (8. April 2024), Nr. 13, 26-27.

[34] Kongregation fiir die Glaubenslehre, Instr. Donum veritatis (24. Mai 1990), Nr. 6: A4S 82 (1990),
S. 1552. Vgl. Johannes Paul 11, Enz. Veritatis splendor (6. August 1993), Nr. 109: A4S 85 (1993), S.
1219; Pseudo-Dionysius Areopagita, De divinis nominibus, V11, 2: PG 3, S. 868B-C: ,,Die Seelen
ferner haben das vernunftgeméfe Erkennen, indem sie diskursiv und in Kreisbewegung um die
Wabhrheit der Dinge sich bemiihen [...]. Allerdings [...] durch den Zusammenschluf}3 des Vielen zum
Einen werden sie doch, soweit es den Seelen entsprechend und moglich ist, der engelgleichen
Erkenntnisse gewiirdigt.*

[35] Johannes Paul 1., Enz. Fides et ratio (14. September 1998), Nr. 3: 44591 (1999), S. 7.

[36] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 15: AAS 58
(1966), S. 1036.

[37] Johannes Paul 1., Enz. Fides et ratio (14. September 1998), Nr. 42: A4S 91 (1999), S. 38. Vgl.
Franziskus, Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nr. 208: A4S 112 (2020), S. 1043: ,,[d]er
menschliche Verstand [kann] iiber die momentanen Bediirfnisse hinaus einige Wahrheiten erkennen
[...], die unverdnderlich sind, die schon vor uns wahr waren und es immer sein werden. Durch die
Erforschung der menschlichen Natur entdeckt die Vernunft Werte, die universell sind, weil sie sich
von dieser Natur ableiten®; ebd., Nr. 184: 445 112 (2020), S. 1034.

[38] Vgl. B. Pascal, Pensées, Nr. 267 (ed. Brunschvicg) (dt. Ausgabe: Gedanken. Anaconda, Miinchen
2023): ,,Der letzte Schritt des Verstandes besteht darin, zu erkennen, dass es unendlich viele Dinge
gibt, die ihn iibertreffen®.

[39] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 15: AAS 58
(1966), S. 1036. Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre, Lehrmdfsige Note zu einigen Aspekten der
Evangelisierung (3. Dezember 2007), Nr. 4: 445 100 (2008), S. 491-492.

[40] Die semantische Fdhigkeit ermdglicht es dem Menschen, den Inhalt einer Nachricht, die in einer
beliebigen Kommunikationsform ausgedriickt wird, in einer Weise zu erfassen, die an ihre materielle
oder empirische Struktur (z. B. Computercode) gebunden ist und gleichzeitig liber sie hinausgeht. In
diesem Fall wird die Intelligenz zu einer Weisheit, ,,die es ermoglicht, die Dinge mit den Augen
Gottes zu sehen, die Zusammenhinge, Situationen, Ereignisse zu verstehen und ihre Bedeutung zu
entdecken® (Franziskus, Botschaft zum 58. Welttag der sozialen Kommunikationsmittel [24. Januar
2024]: L’ Osservatore Romano, 24. Januar 2024, S. 8). Die Kreativitdit ermoglicht es, neue Inhalte oder
Ideen zu produzieren, die vor allem eine originelle Sichtweise auf die Realitdt bieten. Beide
Féhigkeiten setzen eine personliche Subjektivitit voraus, um sich voll entfalten zu konnen.

[41] II. Vatikanisches Konzil, Erkl. Dignitatis humanae (7. Dezember 1965), Nr. 3: A4S 58 (1966), S.
931.

[42] Die Liebe, ,,[w]enn sie sich zur Wahrheit verpflichtet, [...] ist sie viel mehr als eine subjektive
Sentimentalitit. Gerade ihre Beziehung zur Wahrheit begiinstigt die Universalitét der Liebe und
bewahrt sie so davor, ,in einen begrenzten und privaten Bereich von Beziehungen verbannt® zu
werden. [...] Die Offnung auf die Wahrheit hin [schiitzt daher] die Liebe vor einem falschen Glauben,
,der ihr die menschliche und universelle Weite nimmt*“ (Franziskus, Enz. Fratelli tutti [3. Oktober
20207, Nr. 184: AAS 112 [2020], S. 1034). Die internen Zitate sind Benedikt X V1., Enz. Caritas in
veritate (29. Juni 2009), Nrn. 3—4: 445 101 (2009), S. 642—643 entnommen.

[43] Vgl. Internationale Theologische Kommission, Gemeinschaft und Dienstleistung: Die
menschliche Person — geschaffen nach dem Bilde Gottes (2004), Nr. 7.



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19900524_theologian-vocation_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19900524_theologian-vocation_ge.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/Fides%20et%20ratio
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/Fides%20et%20ratio
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20071203_nota-evangelizzazione_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20071203_nota-evangelizzazione_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20071203_nota-evangelizzazione_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20071203_nota-evangelizzazione_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20040723_communion-stewardship_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20040723_communion-stewardship_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20040723_communion-stewardship_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20040723_communion-stewardship_ge.html

[44] Johannes Paul I1., Enz. Fides et ratio (14. September 1998), Nr. 13: 44591 (1999), S. 15. Vgl.
Kongregation fiir die Glaubenslehre, Lehrmdfige Note zu einigen Aspekten der Evangelisierung (3.
Dezember 2007), Nr. 4: A4S 100 (2008), S. 491-492.

[45] Johannes Paul I1., Enz. Fides et ratio (14. September 1998), Nr. 13: 44591 (1999), S. 15.

[46] Bonaventura von Bagnoregio, In I Librum Sententiarum, d. 1, p. 2, a. 2, q. 1, zitiert in:
Katechismus der katholischen Kirche, Nr. 293. Vgl. ebd., Nr. 294.

[47] Vgl. Katechismus der katholischen Kirche, Nrn. 295, 299, 302. Bonaventura vergleicht das
Weltall mit einem ,,Buch [...], in dem die erschaffende Dreifaltigkeit aufleuchtet, abbildlich
vergegenwartigt wird und [in dem] von ihr zu lesen ist* (Bonaventura von

Bagnoregio, Breviloquium 11, 12, 1), dieselbe Dreifaltigkeit, die allen Dingen Existenz verleiht. ,,Jedes
Geschopf der Welt ist fiir uns wie ein Buch, ein Bild und ein Spiegel* (Alanus de Insulis, De
incarnatione Christi: PL 210, S. 579a).

[48] Vgl. Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 67: A4S 107 (2015), S. 874; Johannes Paul
I1., Enz. Laborem exercens (14. September 1981), Nr. 6: 445 73 (1981), S. 589-592; II. Vatikanisches
Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nrn. 33—-34: A4S 58 (1966), S. 1052—-1053;
Internationale Theologische Kommission, Gemeinschaft und Dienstleistung: Die menschliche Person
— geschaffen nach dem Bilde Gottes (2004), Nr. 57: ,,Menschliche Wesen [...] nehmen nach
gottlichem Plan einen einzigartigen Platz im Universum ein: Sie genieBen das Privileg, an der
gottlichen Herrschaft {iber die sichtbare Schopfung teilzunehmen. [...] Da der Ort des Menschen als
Herrscher tatsdchlich eine Teilhabe an der gottlichen Herrschaft {iber die Schopfung darstellt, sprechen
wir hier von ihr als von einer Form der Dienstleistung.*

[49] Vgl. Johannes Paul I1., Enz. Veritatis splendor (6. August 1993), Nrn. 38-39: 445 85 (1993), S.
1164-1165.

[50] Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nrn. 33—-34:
AAS 58 (1966), S. 1052—-1053. Dieser Gedanke findet sich auch im Schopfungsbericht, in dem Gott
die Geschopfe Adam zufiihrt, ,,um zu sehen, wie er sie benennen wiirde. Und wie der Mensch jedes
lebendige Wesen benannte, so sollte es heilen” (Gen 2,19) — eine Handlung, die den aktiven Einsatz

der menschlichen Intelligenz in der gottlichen Schopfung aufzeigt. Vgl. Johannes Chrystostomus,
Homiliae In Genesim, X1V, 17-21: PG 53, S. 116-117.

[51] Vgl. Katechismus der katholischen Kirche, Nr. 301.
[52] Ebd., Nr. 302.
[53] Bonaventura von Bagnoregio, Breviloquium 11, 12, 1. Vgl. ebd. 11, 11, 2.

[54] Vgl. Franziskus, Apost. Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), Nr. 236: 445 105
(2013), S. 1115; Ders., Ansprache an die Teilnehmer der Universitdtsseelsorger und der
Verantwortlichen der Pastoral an den Universitdten, gefordert durch das Dikasterium fiir die Kultur
und die Bildung (24. November 2023): L’Osservatore Romano, 24. November 2023, S. 7.

[55] Vgl. J. H. Newman, The Idea of a University Defined and Illustrated, Discourse 5.1, Basil

Montagu Pickering, London 31873, S. 99-100 (dt. Ausgabe: Kirche und Wissenschaft, Griinewald,
Mainz 1927); Franziskus, Ansprache an Rektoren, Dozenten, Studenten und das Personal der
Universitdten und der pdpstlichen Institutionen von Rom (25. Februar 2023): A4S 115 (2023), S. 316.

[56] Franziskus, Ansprache an die Vertreter der Nationalen Konfoderation von Handwerk und Klein-
und Mittelunternehmern (15. November 2024): L’Osservatore Romano, 15. November 2024, S. 8.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20071203_nota-evangelizzazione_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20071203_nota-evangelizzazione_ge.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20040723_communion-stewardship_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20040723_communion-stewardship_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20040723_communion-stewardship_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20040723_communion-stewardship_ge.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/november/documents/20231124-pastorale-univ.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/november/documents/20231124-pastorale-univ.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/november/documents/20231124-pastorale-univ.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/november/documents/20231124-pastorale-univ.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/november/documents/20231124-pastorale-univ.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/november/documents/20231124-pastorale-univ.html

[57] Vgl. Franziskus, Apost. Schreiben Querida Amazonia (2. Februar 2020), Nr. 41: A4S 112 (2020),
S. 246; Ders., Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 146: A4S 107 (2015), S. 906.

[58] Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 47: AAS 107 (2015), S. 864. Vgl. Ders., Enz.
Dilexit nos (24. Oktober 2024), Nrn. 17-24: L’Osservatore Romano (24. Oktober 2024), S. 5; Ders.,
Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nrn. 47-50: AAS 112 (2020), S. 985-987.

[59] Franziskus, Enz. Dilexit nos (24. Oktober 2024), Nr. 20: L’Osservatore Romano, 24. Oktober
2024, S. 5.

[60] P. Claudel, Conversation sur Jean Racine, Gallimard, Paris 1956, S. 32. Vgl. Franziskus, Enz.
Dilexit nos (24. Oktober 2024), Nr. 13: L’Osservatore Romano, 24. Oktober 2024, S. 5: ,,Intelligenz
und Wille miissen sich in seinen Dienst stellen, indem sie Wahrheiten eher verspiiren und verkosten,
anstatt sie beherrschen zu wollen, wie es manche Wissenschaften zu tun pflegen.*

[61] Dante Alighieri, Géttliche Komédie. Paradies. 30. Gesang (dt. Ubers. nach Berliner Ausgabe,
2013, vollst., durchgeseh. Neusatz mit einer Biographie des Autors bearb. u. eingericht. v. M.
Holzinger) (it. orig. ,,Luce intellettiial, piena d’amore; / amor di vero ben, pien di letizia; / letizia che
trascende ogne dolzore*).

[62] Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Erkl. Dignitatis humanae (7. Dezember 1965), Nr. 3: A4S 58
(1966), S. 931: ,,Die hochste Norm des menschlichen Lebens [ist] das gottliche Gesetz selber [...], das
ewige, objektive und universale, durch das Gott nach dem Ratschlul seiner Weisheit und Liebe die
ganze Welt und die Wege der Menschengemeinschaft ordnet, leitet und regiert. Gott macht den
Menschen seines Gesetzes teilhaftig, so dal der Mensch unter der sanften Fithrung der gottlichen
Vorsehung die unveridnderliche Wahrheit mehr und mehr zu erkennen vermag; Dass., Past. Konst.
Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 16: AAS 58 (1966), S. 1037.

[63] Vgl. L. Vatikanisches Konzil, Dogm. Konst. Dei Filius (24. April 1870), Kap. 4, DH 3016.
[64] Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 110: 445 107 (2015), S. 892.

[65] Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 110: A4S 107 (2015), S. 891. Vgl. Ders., Enz.
Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nr. 204: A4S 112 (2020), S. 1042.

[66] In der menschlichen Person hat Gott ,,sein Bild und Gleichnis eingemeif3elt (vgl. Gen 1, 26) und
thm damit eine unvergleichliche Wiirde verliehen [...]. Jenseits aller Rechte, die der Mensch durch
sein Tun und Handeln erwirbt, besitzt er Rechte, die nicht im Entgelt fiir seine Leistung bestehen,
sondern seiner wesenhaften Wiirde als Person entspringen® (Johannes Paul 1., Enz. Centesimus annus
[1. Mai 1991], Nr. 11: 445 83 [1991], S. 807). Vgl. Franziskus, Ansprache beim G7-Gipfel iiber die
Kiinstliche Intelligenz in Borgo Egnazia (Puglia) (14. Juni 2024): L’Osservatore Romano, 14. Juni
2024, S. 3-4.

[67] Vgl. Dikasterium fiir die Glaubenslehre, Erkl. Dignitas infinita (8. April 2024), Nrn. 8-9;
Kongregation fiir die Glaubenslehre, Instr. Dignitas personae (8. September 2008), Nr. 22.

[68] Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer der Vollversammlung der pdpstlichen Akademie fiir das
Leben (28. Februar 2020): 445 112 (2020), S. 310.

[69] Franziskus, Botschaft zum 58. Welttag der sozialen Kommunikationsmittel (24. Januar 2024):
L’Osservatore Romano, 24. Januar 2024, S. 8.

[70] In diesem Sinne ist der Begriff , kiinstliche Intelligenz* als Fachbegriff fiir die entsprechende
Technologie zu verstehen, wobei zu berticksichtigen ist, dass der Begriff auch zur Bezeichnung des
Fachgebiets und nicht nur seiner Anwendungen verwendet wird.


https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_dignitas-personae_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_dignitas-personae_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html

[71] Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nrn. 34-35:
AAS 58 (1966), S. 1052—1053; Johannes Paul II., Enz. Centesimus annus (1. Mai 1991), Nr. 51: AAS
83 (1991), S. 856-857.

[72] Ein Beispiel dafiir ist die Forderung der wissenschaftlichen Forschung bei Albertus Magnus, De
Mineralibus, 11, 2, 1, und die Wertschétzung fiir die mechanischen Kiinste bei Hugo von St. Viktor,
Didascalicon, 1, 9. Diese Autoren, die aus einer langen Liste von Médnnern und Frauen der Kirche
stammen, die in der wissenschaftlichen Forschung und technischen Innovation titig sind, haben
gezeigt: ,,Glaube und Wissenschaft konnen in der Nichstenliebe vereint werden, wenn die
Wissenschaft in den Dienst der Ménner und Frauen unserer Zeit gestellt und nicht zu deren Schaden
oder gar Vernichtung verfélscht wird” (Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer der 1. Konferenz der
Vatikanischen Sternwarte zum Gedenken an Georges Lemaitre [20. Juni 2024]: L’Osservatore
Romano, 20. Juni 2024, S. 8). Vgl. I1. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7.
Dezember 1965), Nr. 36: A4S 58 (1966), S. 1053—1054; Johannes Paul II., Enz. Fides et ratio (14.
September 1998), Nrn. 2, 106: A4S 91 (1999), S. 6-7. 86-87.

[73] Katechismus der katholischen Kirche, Nr. 378.

[74] Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 34: AAS 58
(1966), S. 1053.

[75] Vgl. ebd., Nr. 35: A4S 58 (1966), S. 1053.
[76] Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 102: 445 107 (2015), S. 888.

[77] Vgl. Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 105: AAS 107 (2015), S. 889; Ders., Enz.
Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nr. 27: A4S 112 (2020), S. 978; Benedikt XVI., Enz. Caritas in
veritate (29. Juni 2009), Nr. 23: A4S 101 (2009), S. 657-658.

[78] Vgl. Dikasterium fiir die Glaubenslehre, Erkl. Dignitas infinita (8. April 2024), Nrn. 38-39, 47;
Kongregation fiir die Glaubenslehre, Instr. Dignitas personae (8. September 2008), passim.

[79] 11. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 35: AAS 58
(1966), S. 1053. Vgl. Katechismus der katholischen Kirche, Nr. 2293.

[80] Vgl. Franziskus, Ansprache beim G7-Gipfel iiber die Kiinstliche Intelligenz in Borgo Egnazia
(Puglia) (14. Juni 2024): L’Osservatore Romano, 14. Juni 2024, S. 2-4.

[81] Katechismus der katholischen Kirche, Nr. 1749: ,,Die Freiheit macht den Menschen zu einem
sittlichen Subjekt. Wenn er bewul3t handelt, ist der Mensch sozusagen der Vater seiner Handlungen.*

[82] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 16: AAS 58
(1966), S. 1037. Vgl. Katechismus der katholischen Kirche, Nr. 1776.

[83] Katechismus der katholischen Kirche, Nr. 1777.

[84] Vgl. ebd., Nrn. 1779—-1781. Papst Franziskus ermutigt auch alle, sich dafiir einzusetzen, ,,dass die
Technologie den Menschen in den Mittelpunkt und die Planung auf ethische Grundlagen stellt und auf
das Gute ausgerichtet ist (Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer der vom Dikasterium fiir die
Kultur und die Bildung veranstalteten Begegnung der ,, Minerva Dialogues *“ [27. Mirz 2023]: AAS
115 [2023], S. 463).

[85] Vgl. Franziskus, Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nr. 166: A4S 112 (2020), S. 1026-1027;
Ders., Ansprache an die Teilnehmer der Vollversammlung der Pdpstlichen Akademie fiir das Leben
(23. September 2024): A4S 112 (2020), 308. Zur Rolle der menschlichen Handlungsfahigkeit bei der
Bestimmung des besonderen Zwecks, den jede technische Anwendung im Lichte eines



https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240620-specola-vaticana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240620-specola-vaticana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240620-specola-vaticana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240620-specola-vaticana.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_dignitas-personae_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_dignitas-personae_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/september/documents/20240923-plenaria-accademia-scienze.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/september/documents/20240923-plenaria-accademia-scienze.html

voherbestimmten Ziels erfiillt, s. F. Dessauer, Streit um die Technik, Freiburg i. Br. 1956, S. 144.

[86] Vgl. Franziskus, Ansprache beim G7-Gipfel iiber die Kiinstliche Intelligenz in Borgo Egnazia
(Puglia) (14. Juni 2024): L’Osservatore Romano, 14. Juni 2024, S. 4: ,.Die Technik wird zu einem
bestimmten Zweck entwickelt und stellt in ihrer Auswirkung auf die menschliche Gesellschaft immer
eine Form der Ordnung der sozialen Beziehungen und eine Machtmoglichkeit dar, die es den einen
erlaubt, gewisse Handlungen auszufiihren und die anderen daran hindert. Diese konstitutive
Machtdimension der Technik trdgt in sich immer, mehr oder weniger explizit, die Weltanschauung
derjenigen eingeschrieben, die sie realisiert und entwickelt haben.*

[87] Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer der Vollversammlung der pdpstlichen Akademie fiir das
Leben (28. Februar 2020): 445 112 (2020), S. 309.

[88] Vgl. Franziskus, Ansprache beim G7-Gipfel iiber die Kiinstliche Intelligenz in Borgo Egnazia
(Puglia) (14. Juni 2024): L ’Osservatore Romano, 14. Juni 2024, S. 3—4.

[89] Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer der vom Dikasterium fiir die Kultur und die Bildung
veranstalteten Begegnung der ,, Minerva Dialogues *“ (27. Mérz 2023): AAS 115 (2023), S. 464. Vgl.
Ders., Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nrn. 212-213: A4S 112 (2020), S. 1044-1045.

[90] Vgl. Johannes Paul II., Enz. Laborem exercens (14. September 1981), Nr. 5: 445 73 (1981), S.
589; Franziskus, Ansprache beim G7-Gipfel iiber die Kiinstliche Intelligenz in Borgo Egnazia (Puglia)
(14. Juni 2024): L’Osservatore Romano, 14. Juni 2024, S. 3—4.

[91] Vgl. Franziskus, Ansprache beim G7-Gipfel iiber die Kiinstliche Intelligenz in Borgo Egnazia
(Puglia) (14. Juni 2024): L’Osservatore Romano, 14. Juni 2024, S. 2: ,,Angesichts der Wunderwerke
der Maschinen, die in der Lage zu sein scheinen, unabhidngig auszuwiahlen, miissen wir uns dariiber im
Klaren sein, dass die Entscheidung immer dem Menschen iiberlassen bleiben muss, selbst in den
dramatischen und dringlichen Situationen, bei denen sie manchmal in unserem Leben auf uns
zukommt. Wir wiirden die Menschheit zu einer hoffnungslosen Zukunft verdammen, wenn wir den
Menschen die Fahigkeit nehmen wiirden, liber sich selbst und ihr Leben zu entscheiden, und sie dazu
verdammen wiirden, von der Wahl von Maschinen abhingig zu sein.*

[92] Ebd.

[93] In diesem Dokument bezieht sich der Begriff ,,bias* (systematischer Fehler,
Voreingenommenheit) auf die algorithmische Voreingenommenbheit (,,algorithmic bias®, die auftritt,
wenn ein Computersystem systematische und konstante Fehler produziert, die unbeabsichtigt
bestimmte Personengruppen diskriminieren kdnnen), und nicht auf den ,,Bias-Vektor* in neuronalen
Netzen (der die Parameter sammelt, die verwendet werden, um die Ausgaben der ,,Neuronen* des
Netzes wihrend des Lernprozesses zu regeln, damit sie besser zu den Daten passen).

[94] Vgl. Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer der vom Dikasterium fiir die Kultur und die
Bildung veranstalteten Begegnung der ,, Minerva Dialogues “* (27. Miarz 2023): AAS 115 (2023), S.
464, wo der Heilige Vater den wachsenden Konsens dariiber feststellte, damit ,,die
Entwicklungsprozesse Werte wie Inklusion, Transparenz, Sicherheit, Gerechtigkeit, Vertraulichkeit
und Zuverléssigkeit achten®, und ,,die Anstrengungen der internationalen Organisationen, diese
Technologien zu reglementieren, damit sie einen echten Fortschritt fordern, also dazu beitragen, eine
bessere Welt und eine im Ganzen hohere Lebensqualitét zu hinterlassen* befiirwortete.

[95] Franziskus, Grufpworte an die Delegation der Max-Planck-Gesellschaft (23. Februar 2023):
L’Osservatore Romano, 23. Februar 2023, S. 8.

[96] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 26: AAS 58
(1966), S. 1046-1047.



https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/february/documents/20230223-delegazione-mplanck.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/february/documents/20230223-delegazione-mplanck.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html

[97] Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer des Seminars zum Thema ,, Gemeinwohl in der digitalen
Ara* (27. September 2019): A4S 111 (2019), S. 1571.

[98] Vgl. Franziskus, Botschaft zum 58. Welttag der sozialen Kommunikationsmittel (24. Januar 2024):
L’Osservatore Romano, 24. Januar 2024, S. 8. Fiir eine weitere Diskussion der ethischen Fragen,
welche die KI aus einer christlich-katholischen Perspektive aufwirft s. Forschungsgruppe zur KI des
Zentrums fiir die Digitalkultur des Dikasteriums fiir die Kultur und die Bildung, Encountering
Artificial Intelligence: Ethical and Anthropological Investigations, (Theological Investigations of
Artificial Intelligence 1), hg. v. M. J. Gaudet, N. Herzfeld, P. Scherz, J. J. Wales, Pickwick, Eugene
2024, S. 147-253.

[99] Uber die Bedeutung des Dialogs in einer pluralistischen Gesellschaft, die auf eine ,,solide und
stabile Sozialethik* ausgerichtet ist, s. Franziskus, Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nrn. 211-214:
AAS 112 (2020), S. 1044-1045.

[100] Franziskus, Botschaft zum 57. Weltfriedenstag (1. Januar 2024), Nr. 2: L’Osservatore Romano
(14. Dezember 2023), S. 2.

[101] Franziskus, Botschaft zum 57. Weltfriedenstag (1. Januar 2024), Nr. 6: L’Osservatore Romano,
14. Dezember 2023, S. 3. Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember
1965), Nr. 26: AAS 58 (1966), S. 1046-1047.

[102] Vgl. Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 112: 445 107 (2015), S. 892—-893.

[103] Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer der vom Dikasterium fiir die Kultur und die Bildung
veranstalteten Begegnung der ,, Minerva Dialogues “ (27. Marz 2023): AAS 115 (2023), S. 464.

[104] Vgl. Papstlicher Rat fiir die sozialen Kommunikationsmittel, Ethik im Internet (22. Februar
2002), Nr. 10.

[105] Franziskus, Apost. Schreiben Christus vivit (25. Mirz 2019), Nr. 89: 445 111 (2019), S. 413—
414, welches das Abschlussdokument der XV. Ordentlichen Generalversammlung der Bischofssynode
(27. Oktober 2018), Nr. 24: 445 110 (2018), S. 1593 zitiert. Vgl. Benedikt XVI., Ansprache an die
Teilnehmer an dem von der Pdpstlichen Lateranuniversitdt veranstalteten Internationalen Kongress
tiber das natiirliche Sittengesetz (12. Februar 2007): AAS 99 (2007), S. 245.

[106] Vgl. Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nrn. 105-114: 445 107 (2015), S. 889— 893;
Ders., Apost. Schreiben Laudate Deum (4. Oktober 2023), Nrn. 20-33: AAS 115 (2023), S. 1047—
1050.

[107] Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 105: AAS 107 (2015), S. 889. Vgl. Ders.,
Apost. Schreiben Laudate Deum (4. Oktober 2023), Nrn. 20-21: A4S 115 (2023), S. 1047.

[108] Vgl. Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer der Vollversammlung der pdpstlichen Akademie
fiir das Leben (28. Februar 2020): A4S 112 (2020), S. 308-309.

[109] Franziskus, Botschaft zum 57. Weltfriedenstag (1. Januar 2024), Nr. 2: L’Osservatore Romano,
14. Dezember 2023, S. 2.

[110] Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 112: 445 107 (2015), S. 892.

[111] Vgl. Franziskus, Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nrn. 101, 103, 111, 115, 167: AAS 112
(2020), S. 1004-1005. 1007—1009. 1027.

[112] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 26: AAS 58
(1966), S. 1046-1047. Vgl. Leo XIII., Enz. Rerum novarum (15. Mai 1891), Nr. 28: Acta Leonis XIII,



https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/pccs/documents/rc_pc_pccs_doc_20020228_ethics-internet_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/pccs/documents/rc_pc_pccs_doc_20020228_ethics-internet_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_ge.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2007/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20070212_pul.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2007/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20070212_pul.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2007/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20070212_pul.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2007/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20070212_pul.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2007/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20070212_pul.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2007/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20070212_pul.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/20231004-laudate-deum.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/20231004-laudate-deum.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/20231004-laudate-deum.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/20231004-laudate-deum.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html

11 (1892), S. 123.

[113] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 12: AAS 58
(1966), S. 1034.

[114] Vgl. Papstlicher Rat fiir Gerechtigkeit und Frieden, Kompendium der Soziallehre der Kirche
(2004), Nr. 149.

[115] II. Vatikanisches Konzil, Erkl. Dignitatis humanae (7. Dezember 1965), Nr. 3: AAS 58 (1966), S.
931. Vgl. Franziskus, Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nr. 50: 445 112 (2020), S. 986-987.

[116] Franziskus, Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nr. 50: A4S 112 (2020), S. 986-987.

[117] Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 47: AAS 107 (2015), S. 865. Vgl. Ders., Apost.
Schreiben Christus vivit (25. Mérz 2019), Nrn. 88—89: A4S 111 (2019), S. 413-414.

[118] Vgl. Franziskus, Apost. Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), Nr. 88: 445 105
(2013), S. 1057.

[119] Franziskus, Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nr. 47: AAS 112 (2020), S. 985.

[120] Vgl. Franziskus, Ansprache beim G7-Gipfel iiber die Kiinstliche Intelligenz in Borgo Egnazia
(Puglia) (14. Juni 2024): L ’Osservatore Romano, 14. Juni 2024, S. 2.

[121] Vgl. Franziskus, Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nr. 50: 445 112 (2020), S. 986-987.

[122] Vgl. E. Stein, Zum Problem der Einfiihlung, Buchdruckerei des Waisenhauses, Halle 1917.

[123] Vgl. Franziskus, Apost. Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), Nr. 88: 445 105
(2013), S. 1057: ,,Ebenso wie ndmlich einige einen rein geistlichen Christus ohne Leib und ohne
Kreuz wollen, werden zwischenmenschliche Beziehungen angestrebt, die nur durch hoch entwickelte
Apparate vermittelt werden, durch Bildschirme und Systeme, die man auf Kommando ein- und
ausschalten kann. Unterdessen ladt das Evangelium uns immer ein, das Risiko der Begegnung mit
dem Angesicht des anderen einzugehen, mit seiner physischen Gegenwart, die uns anfragt, mit seinem
Schmerz und seinen Bitten, mit seiner ansteckenden Freude in einem stdndigen unmittelbar
physischen Kontakt. Der echte Glaube an den Mensch gewordenen Sohn Gottes ist untrennbar von der
Selbsthingabe*; I1. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 24:
AAS 58 (1966), S. 1044-1045.

[124] Vgl. Dikasterium fiir die Glaubenslehre, Erkl. Dignitas infinita (8. April 2024), Nr. 1.

[125] Vgl. Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer des Seminars zum Thema ,, Gemeinwohl in der
digitalen Ara* (27. September 2019): A4S 111 (2019), S. 1570; Ders., Enz. Laudato si’ (24. Mai
2015), Nrn. 18, 124-129: A4S 107 (2015), S. 854. 897-899.

[126] Franziskus, Botschaft zum 57. Weltfriedenstag (1. Januar 2024), Nr. 5: L’Osservatore Romano,
14. Dezember 2023, S. 3.

[127] Franziskus, Apost. Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), Nr. 209: A4S 105
(2013), S. 1107.

[128] Franziskus, Ansprache beim G7-Gipfel iiber die Kiinstliche Intelligenz in Borgo Egnazia
(Puglia) (14. Juni 2024): L’Osservatore Romano, 14. Juni 2024, S. 4. Bzgl. der Lehre von Papst
Franziskus im Hinblick auf die KI in Verbindung mit dem ,,technokratischen Paradigma* vgl. Ders.,
Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nrn. 106-114: 445 107 (2015), S. 889-893.

[129] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 26: A4S 58



https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html

(1966), S. 10461047, wie zitiert in: Katechismus der katholischen Kirche, Nr. 1912. Vgl. Johannes
XXIIL., Enz. Mater et magistra (15. Mai 1961), Nr. 219: 445 53 (1961), S. 453.

[130] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 64: AAS 58
(1966), S. 1086.

[131] Franziskus, Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nr. 162: AAS 112 (2020), S. 1025. Vgl.
Johannes Paul 1I., Enz. Laborem exercens (14. September 1981), Nr. 6: A4S 73 (1981), S. 591: ,,Die
Arbeit [ist] fiir den Menschen da und nicht der Mensch fiir die Arbeit. Mit dieser Schlu3folgerung
kommt man logisch zur Anerkennung des Vorranges der subjektiven Bedeutung der Arbeit vor der
objektiven.*

[132] Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 128: A4S 107 (2015), S. 898. Vgl. Ders.,
Apost. Schreiben Amoris laetitia (19. Mérz 2016), Nr. 24: A4S 108 (2016), S. 319-320.

[133] Franziskus, Botschaft zum 57. Weltfriedenstag (1. Januar 2024), Nr. 5: L’Osservatore Romano,
14. Dezember 2023, S. 3.

[134] Johannes Paul 1., Enz. Evangelium vitae (25. Mérz 1995), Nr. 89: AAS 87 (1995), S. 502.

[135] Ebd.

[136] Franziskus, Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nr. 67: A4S 112 (2020), S. 993; zitiert in:
Ders., Botschaft zum 31. Welttag der Kranken (11. Februar 2023): L’Osservatore Romano, 10. Januar
2023, S. 8.

[137] Franziskus, Botschaft zum 32. Welttag der Kranken (11. Februar 2024): L’ Osservatore Romano,
13. Januar 2024, S. 12.

[138] Franziskus, Ansprache beim Neujahrsempfang fiir das beim Heiligen Stuhl akkreditierte
diplomatische Korps (11. Januar 2016): A4S 108 (2016), S. 120. Vgl. Ders., Enz. Fratelli tutti (3.
Oktober 2020), Nr. 18: A4S 112 (2020), S. 975; Ders., Botschaft zum 32. Welttag der Kranken (11.
Februar 2024): L’Osservatore Romano, 13. Januar 2024, S. 12.

[139] Vgl. Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer der vom Dikasterium fiir die Kultur und die
Bildung veranstalteten Begegnung der ,, Minerva Dialogues “* (27. Midrz 2023): AAS 115 (2023), S.
465; Ders., Ansprache beim G7-Gipfel iiber die Kiinstliche Intelligenz in Borgo Egnazia (Puglia) (14.
Juni 2024): L’Osservatore Romano, 14. Juni 2024, S. 2.

[140] Vgl. Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nrn. 105, 107: AAS 107 (2015), S. 889-890;
Ders., Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nrn. 18-21: 445 112 (2020), S. 975-976; Ders.,
Ansprache an die Teilnehmer der vom Dikasterium fiir die Kultur und die Bildung veranstalteten
Begegnung der ,, Minerva Dialogues *“ (27. Mérz 2023): AAS 115 (2023), S. 465.

[141] Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer der durch die Kommission ,, Néchstenliebe und
Gesundheit” der Italienischen Bischofskonferenz organisierten Begegnung (10. Februar 2017): AAS
109 (2017), S. 243. Vgl. ebd., S. 242-243: ,,Wenn es einen Bereich gibt, in dem die Kultur des
Wegwerfens deutlich ihre schmerzhaften Folgen zeigt, dann ist es der Gesundheitssektor. Wenn der
kranke Mensch nicht in den Mittelpunkt gestellt und in seiner Wiirde betrachtet wird, fordert dies eine
Haltung, die sogar zu Spekulationen mit dem Ungliick anderer fithren kann. Und das ist sehr ernst!
[...] Das Unternehmensmodell im Gesundheitswesen, wenn es kritiklos tibernommen wird [...], birgt
die Gefahr, menschlichen Abfall zu produzieren.*

[142] Franziskus, Botschaft zum 57. Weltfriedenstag (1. Januar 2024), Nr. 5: L’Osservatore Romano,
14. Dezember 2023, S. 3.

[143] II. Vatikanisches Konzil, Erkl. Gravissimum educationis (28. Oktober 1965), Nr. 1: AAS 58



https://www.vatican.va/content/john-xxiii/de/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_15051961_mater.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/de/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_15051961_mater.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/sick/documents/20230110-giornata-malato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/sick/documents/20230110-giornata-malato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/sick/documents/20240110-giornata-malato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/sick/documents/20240110-giornata-malato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/sick/documents/20240110-giornata-malato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/sick/documents/20240110-giornata-malato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_gravissimum-educationis_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_gravissimum-educationis_ge.html

(1966), S. 729.

[144] Kongregation fiir das katholische Bildungswesen, Instruktion iiber die Anwendung der
Modalitiit des Fernstudiums in den kirchlichen Universitdten/Fakultdten (2021), Nr. 2. Vgl. 1.
Vatikanisches Konzil, Erkl. Gravissimum educationis (28. Oktober 1965), Nr. 1: A4S 58 (1966), S.
729; Franziskus, Botschaft zur Feier des 49. Weltfriedenstages (1. Januar 2016), Nr. 6: 445 108
(2016), S. 57-58.

[145] Franziskus, Ansprache an die Delegation vom ,, Global Researchers Advancing Catholic
Education Project* (20. April 2022): A4S 114 (2022), S. 580.

[146] Vgl. Paul VI., Apost. Schreiben Evangelii nuntiandi (8. Dezember 1975), Nr. 41: AAS 68
(1976), S. 31: ,,Wenn [der heutige Mensch] auf Gelehrte hort, dann deshalb, weil sie Zeugen sind*,
welches Ders., Ansprache an die Mitglieder vom ,, Consilium de Laicis “ (2. Oktober 1974): AAS 66
(1974), S. 568 zitiert.

[147]J. H. Newman, The Idea of a University Defined and Illustrated, Discourse 6.1, Basil Montagu

Pickering, London 31873, S. 125-126 (dt. Ausgabe: Kirche und Wissenschaft, Grinewald, Mainz
1927).

[148] Vgl. Franziskus, Treffen mit den Studenten des Collegio Barbarigo von Padova am 100.
Jahrestag der Griindung (23. Mérz 2019): L’Osservatore Romano, 24. Marz 2019, S. 8; Ders.,
Ansprache an Rektoren, Dozenten, Studenten und das Personal der Universitdten und pdpstlicher
romischer Institutionen (25. Februar 2023): A4S 115 (2023), S. 316.

[149] Franziskus, Apost. Schreiben Christus vivit (25. Mirz 2019), Nr. 86: 445 111 (2019), S. 413,
das XV. Ordentliche Generalversammlung der Bischofssynode, Abschlussdokument (27. Oktober
2018), Nr. 21: AAS 110 (2018), S. 1592 zitiert.

[150]J. H. Newman, The Idea of a University Defined and Illustrated, Discourse 7.6, Basil Montagu
Pickering, London 31873, S. 167 (dt. Ausgabe: Kirche und Wissenschaft, Grinewald, Mainz 1927).

[151] Vgl. Franziskus, Apost. Schreiben Christus vivit (25. Mérz 2019), Nr. 88: A4S 111 (2019), S.
413.

[152] In einem Strategiepapier der UNESCO iiber den Einsatz generativer KI in Bildung und
Forschung aus dem Jahr 2023 heif3t es: ,,Eine der Schliisselfragen [des Einsatzes generativer KI
(GenAl) in Bildung und Forschung] ist zu verstehen, ob der Mensch die elementaren Ebenen der
Denkprozesse und des Erwerbs von Fahigkeiten schlieBlich an die KI abtreten und sich stattdessen auf
kognitive Fahigkeiten hoherer Ordnung konzentrieren kann, die auf den von solchen Systemen
gelieferten Antworten basieren. Schreiben zum Beispiel wird oft mit der Strukturierung von Gedanken
in Verbindung gebracht. Mit GenAl [...] kdnnen Schriftsteller nun von einer gut organisierten
Gliederung ausgehen, die der Algorithmus liefert. Einige Experten haben die Verwendung von GenAl
zur Generierung von Texten auf diese Weise als ,Schreiben ohne Denken‘ bezeichnet™ (UNESCO,
Guidance for Generative Al in Education and Research [2023], S. 37-38). Die deutsch-amerikanische
Philosophin Hannah Arendt sah diese Moglichkeit bereits 1959 in ihrem Buch, The Human Condition,
und warnte: ,,Sollte es sich bewahrheiten, dass sich Wissen (im Sinne von Know-how) und Denken ein
fiir alle Mal getrennt haben, dann wiirden wir in der Tat zu nutzlosen Sklaven, nicht so sehr fiir

Maschinen, sondern fiir unser Know-how* (H. Arendt, The Human Condition, Chicago 22018, S. 3; dt.
Ausgabe: Vita activa oder Vom tditigen Leben, Piper, Miinchen 2020).

[153] Franziskus, Apost. Schreiben Amoris laetitia (19. Mirz 2016), Nr. 262: A4S 108 (2016), S. 417.

[154] Franziskus, Botschaft zum 57. Weltfriedenstag (1. Januar 2024), Nr. 7: L’Osservatore Romano,
14. Dezember 2023, S. 3. Vgl. Ders., Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 167: A4S 107 (2015), S.
914.



http://www.educatio.va/content/dam/cec/Documenti/Insegnamento%20a%20distanza%20DE.pdf
http://www.educatio.va/content/dam/cec/Documenti/Insegnamento%20a%20distanza%20DE.pdf
http://www.educatio.va/content/dam/cec/Documenti/Insegnamento%20a%20distanza%20DE.pdf
http://www.educatio.va/content/dam/cec/Documenti/Insegnamento%20a%20distanza%20DE.pdf
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_gravissimum-educationis_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_gravissimum-educationis_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/de/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/de/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

[155] Johannes Paul II., Apost. Konst. Ex corde Ecclesiae (15. August 1990), Nr. 7: A4S 82 (1990), S.
1479.

[156] Franziskus, Apost. Konst. Veritatis gaudium (29. Januar 2018), Nr. 4c: AAS 110 (2018), S. 9-10.

[157] Franziskus, Ansprache beim G7-Gipfel iiber die Kiinstliche Intelligenz in Borgo Egnazia
(Puglia) (14. Juni 2024): L’Osservatore Romano, 14. Juni 2024, S. 3.

[158] Beispielsweise konnte sie den Personen helfen, an ,,vielfaltige Moglichkeiten [heranzukommen],
um den Fortschritt in der Wahrheitserkenntnis voranzutreiben®, die sich in philosophischen Werken
befinden (Johannes Paul I1., Enz. Fides et ratio [14. September 1998], Nr. 3: 44591 [1999], S. 7).
Vgl. ebd., Nr. 4: 44591 (1999), S. 7-8.

[159] Dikasterium fiir die Glaubenslehre, Erkl. Dignitas infinita (8. April 2024), Nr. 43. Vgl. ebd.,
Nrn. 61-62.

[160] Franziskus, Botschaft zum 58. Welttag der sozialen Kommunikationsmittel (24. Januar 2024):
L’Osservatore Romano, 24. Januar 2024, S. 8.

[161] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 25: A4S 58
(1966), S. 1053. Vgl. Franziskus, Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), passim: AAS 112 (2020), S.
969-1074.

[162] Vgl. Franziskus, Apost. Schreiben Christus vivit (25. Mérz 2019), Nr. 89: A4S 111 (2019), S.
414; Johannes Paul II., Enz. Fides et ratio (14. September 1998), Nr. 25: AAS 91 (1999), S. 25-26:
,Ehrlicherweise darf niemandem die Wahrheit seines Wissens gleichgiiltig sein. [...] Das ist die Lehre
des hl. Augustinus, wenn er schreibt: ,Ich habe manchen gefunden, der andere tduschen wollte, aber
keinen, der getduscht sein wollte**, die Augustinus von Hippo, Confessionum libri tredecim, X, 23,

33: PL 32, S. 793 zitiert.

[163] Dikasterium fiir die Glaubenslehre, Erkl. Dignitas infinita (8. April 2024), Nr. 62.

[164] Benedikt XVI., Botschaft zum 43. Welttag der sozialen Kommunikationsmittel (24. Mai 2009):
L’Osservatore Romano, 24. Januar 2009, S. 8.

[165] Vgl. Dikasterium fiir die Kommunikation, Auf dem Weg zu einer vollkommenen Prdsenz. Eine
pastorale Reflexion iiber den Umgang mit sozialen Medien (28. Mai 2023), Nr. 41; II. Vatikanisches
Konzil, Dekret Inter mirifica (4. Dezember 1963), Nrn. 4, 8—12: AAS 56 (1964), S. 146. 148—-149.

[166] Vgl. Dikasterium fiir die Glaubenslehre, Erkl. Dignitas infinita (8. April 2024), Nrn. 1, 6, 16, 24.

[167] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 26: AAS 58
(1966), S. 1046. Vgl. Leo XIII., Enz. Rerum novarum (15 Mai 1891), Nr. 32: Acta Leonis XIII, 11
(1892), S. 127: ,,Keine Gewalt darf sich ungestraft an der Wiirde des Menschen vergreifen, die doch
Gott selbst mit groBBer Achtung tiber ihn verfiigt®, zitiert in: Johannes Paul I1., Enz. Centesimus annus
(1. Mai 1991), Nr. 9: A4S 83 (1991), S. 804.

[168] Vgl. Katechismus der katholischen Kirche, Nrn. 2477, 2489; can. 220 CIC; can. 23 CCEO,;
Johannes Paul 11., Ansprache bei der I1I. Generalkonferenz des Lateinamerikanischen Episkopats (28.
Januar 1979), I11.1-2: Insegnamenti 11/1 (1979), S. 202-203.

[169] Vgl. Standiger Beobachter des Heiligen Stuhls bei den Vereinten Nationen, Erkldrung des
Heiligen Stuhls wdihrend der thematischen Debatte tiber andere Mafinahmen der Abriistung der
internationalen Sicherheit (24. Oktober 2022): ,,Die Achtung der Menschenwiirde im digitalen Raum
verpflichtet die Staaten auch dazu, das Recht auf Privatsphire zu respektieren, die Biirger vor
aufdringlicher Uberwachung zu schiitzen und ihnen die Moglichkeit zu geben, ihre personlichen Daten


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_15081990_ex-corde-ecclesiae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_15081990_ex-corde-ecclesiae.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20090124_43rd-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20090124_43rd-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/roman_curia/dpc/documents/20230528_dpc-verso-piena-presenza_de.html
https://www.vatican.va/roman_curia/dpc/documents/20230528_dpc-verso-piena-presenza_de.html
https://www.vatican.va/roman_curia/dpc/documents/20230528_dpc-verso-piena-presenza_de.html
https://www.vatican.va/roman_curia/dpc/documents/20230528_dpc-verso-piena-presenza_de.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19631204_inter-mirifica_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19631204_inter-mirifica_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html

vor unbefugtem Zugriff zu schiitzen.*
[170] Franziskus, Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nr. 42: 44S 112 (2020), S. 984.

[171] Franziskus, Botschaft zum 57. Weltfriedenstag (1. Januar 2024), Nr. 5: L’Osservatore Romano,
14. Dezember 2023, S. 3.

[172] Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer der vom Dikasterium fiir die Kultur und die Bildung
veranstalteten Begegnung der ,, Minerva Dialogues “ (27. Marz 2023): AAS 115 (2023), S. 465.

[173] Der Zwischenbericht des Beratungsorgans der Vereinten Nationen iiber die KI von 2023 hat eine
Liste mit ,,ersten Erwartungen an die Hilfe der KI bei der Bewéltigung des Klimawandels* erstellt
(High-Level Advisory Body on Artificial Intelligence, Interim Report: Governing Al for Humanity
[Dezember 2023], S. 3). In dem Dokument heif3t es: ,,Zusammen mit Vorhersagesystemen, die Daten
in Erkenntnisse und Erkenntnisse in Malnahmen umwandeln koénnen, konnen KI-gestiitzte
Instrumente dazu beitragen, neue Strategien und Investitionen zur Emissionsreduzierung zu
entwickeln, neue Investitionen des Privatsektors in das Netto-Null-Ziel, zu beeinflussen, die
biologische Vielfalt zu schiitzen und eine breit angelegte soziale Resilienz aufzubauen® (ebd.).

[174] Dabei handelt es sich um ein Netz von physischen Servern, die liber die ganze Welt verstreut
sind und es den Nutzern ermoglichen, ihre Daten aus der Ferne zu speichern, zu verarbeiten und zu
verwalten, ohne dass sie Speicherplatz oder Rechenleistung auf lokalen Gerdten bendtigen.

[175] Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 9: A4S 107 (2015), S. 850.
[176] Ebd., Nr. 106: A4S 107 (2015), S. 890.

[177] Ebd., Nr. 60: A4S 107 (2015), S. 870.

[178] Ebd., Nrn. 3, 13: 445 107 (2015), S. 848. 852.

[179] Augustinus von Hippo, De Civitate Dei, XIX, 13, 1: PL 41, S. 460.

[180] Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nrn. 77-82:
AAS 58 (1966), S. 1100-1107; Franziskus, Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nrn. 256-262: AAS
112 (2020), S. 1060-1063; Dikasterium fiir die Glaubenslehre, Erkl. Dignitas infinita (8. April 2024),
Nrn. 38-39; Katechismus der katholischen Kirche, Nm. 2302-2317.

[181] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 78: AAS 58
(1966), S. 1101.

[182] Franziskus, Botschaft zum 57. Weltfriedenstag (1. Januar 2024), Nr. 6: L’Osservatore Romano,
14. Dezember 2023, S. 3.

[183] Vgl. Katechismus der katholischen Kirche, Nrn. 2308-2310.

[184] Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nrn. 80-81:
AAS 58 (1966), S. 1103-1105.

[185] Franziskus, Botschaft zum 57. Weltfriedenstag (1. Januar 2024), Nr. 6: L’Osservatore Romano,
14. Dezember 2023, S. 3. Ders., Ansprache beim G7-Gipfel iiber die Kiinstliche Intelligenz in Borgo
Egnazia (Puglia) (14. Juni 2024): L’Osservatore Romano (14. Juni 2024), S. 2: ,,Wir miissen der
menschlichen Kontrolle iiber den Auswahlprozess von Programmen der kiinstlichen Intelligenz einen
bedeutenden Raum geben, diesen garantieren und schiitzen: Die menschliche Wiirde selbst steht dabei
auf dem Spiel.*

[186] Franziskus, Ansprache beim G7-Gipfel iiber die Kiinstliche Intelligenz in Borgo Egnazia



https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html

(Puglia) (14. Juni 2024): L’Osservatore Romano, 14. Juni 2024, S. 2. Vgl. Stindiger Beobachter des
Heiligen Stuhls bei den Vereinten Nationen, Erkldirung des Heiligen Stuhls iiber die entstehenden
Technologien vor der Arbeitsgruppe Il der UNO-Abriistungskommission (3. April 2024): ,,Die
Entwicklung und der Einsatz von tédlichen autonomen Waffensystemen, die keine angemessene
menschliche Kontrolle haben, wiirde grundlegende ethische Bedenken aufwerfen, da solche Systeme
niemals moralisch verantwortliche Subjekte sein konnen, die in der Lage sind, das humanitire
Volkerrecht zu befolgen.*

[187] Franziskus, Enz. Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nr. 258: AAS 112 (2020), S. 1061. Vgl. 11
Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 80: AAS 58 (1966), S.
1103-1104.

[188] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 80: 44S 58
(1966), S. 1103-1104.

[189] Franziskus, Botschaft zum 57. Weltfriedenstag (1. Januar 2024), Nr. 6: L’Osservatore Romano,
14. Dezember 2023, S. 3: ,,Wir konnen auch nicht die Moglichkeit vernachléssigen, dass
hochentwickelte Waffen in die falschen Hinde geraten und zum Beispiel Terroranschlége oder
Einsétze zur Destabilisierung rechtmifiger Regierungsinstitutionen erleichtern. Kurz gesagt, die Welt
hat es wirklich nicht nétig, dass die neuen Technologien zu einer unfairen Entwicklung des
Waffenmarktes und -handels beitragen und so den Wahnsinn des Krieges fordern.*

[190] Johannes Paul I1., Weihegebet an die Gottesmutter bei der Heiligjahrfeier der Bischofe (8.
Oktober 2000), Nr. 3: Insegnamenti XXII1/2 (200), S. 565.

[191] Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 79: A4S 107 (2015), S. 878.

[192] Vgl. Benedikt XVI., Enz. Caritas in veritate (29. Juni 2009), Nr. 51: A4S 101 (2009), S. 687.

[193] Vgl. Dikasterium fiir die Glaubenslehre, Erkl. Dignitas infinita (8. April 2024), Nrn. 38-39.

[194] Vgl. Augustinus von Hippo, Confessionum libri tredecim, 1, 1, 1: PL 32, S. 661.

[195] Vgl. Johannes Paul I1., Enz. Sollicitudo rei socialis (30. Dezember 1987), Nr. 28: 445 80
(1988), S. 548: ,, Tatsdchlich erkennt man heute besser, da3 die reine Anhdufung von Giitern und
Dienstleistungen [...] nicht geniigt, um das menschliche Gliick zu verwirklichen. Folglich bringen
auch nicht die zur Verfiigung stehenden vielféltigen echten Errungenschaften, die in jlingster Zeit
durch Wissenschaft und Technik hervorgebracht worden sind, einschlieBlich der Informatik, die
Befreiung von jeglicher Form von Knechtschaft. Im Gegenteil: ,,die gesamte Menge der Hilfsquellen
und Moglichkeiten, die dem Menschen zur Verfligung gestellt worden ist, wenn sie nicht von einer
sittlichen Grundeinstellung gelenkt und auf das wahre Wohl des Menschengeschlechts hingeordnet
wird, [richtet] sich leicht gegen den Menschen [...], um ihn zu unterdriicken.” Vgl. ebd., Nrn. 29, 37:
AAS 80 (1988), S. 550-551. 563-564.

[196] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 14: 44S 58
(1966), S. 1036.

[197] Franziskus, Enz. Dilexit nos (24. Oktober 2024), Nr. 18: L’Osservatore Romano, 24. Oktober
2024, S. 6.

[198] Ebd., Nr. 27: L’Osservatore Romano, 24. Oktober 2024, S. 5.
[199] Ebd., Nr. 25: L’Osservatore Romano, 24. Oktober 2024, S. 5-6.

[200] Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 105: A4S 107 (2015), S. 889. Vgl. R. Guardini,
Das Ende der Neuzeit, Werkbund Verlag, Wiirzburg 91965, S. 871f.


https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/2000/oct-dec/documents/hf_jp-ii_spe_20001008_act-entrustment-mary.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/2000/oct-dec/documents/hf_jp-ii_spe_20001008_act-entrustment-mary.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_ge.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

[201] II. Vatikanisches Konzil, Past. Konst. Gaudium et spes (7. Dezember 1965), Nr. 34: 445 58
(1966), S. 1053.

[202] Johannes Paul I1., Enz. Redemptor hominis (4. Mai 1979), Nr. 15: AAS 71 (1979), S. 287-288.

[203] N. Berdjaev, Man and Machine, in: C. Mitcham/ R. Mackey (Hg.), Philosophy and Technology:

Readings in the Philosophical Problems of Technology, The Free Press, New York 21983, S. 212-213
(dt. Ausgabe: N. Berdjaev, Der Mensch und die Technik, Arche, Ziirich 1971).

[204] Ebd., S. 210.

[205] G. Bernanos, La révolution de la liberté (1944), in: Ders., Le Chemin de la Croix-des-Ames,
Rocher 1987, S. 829 (dt. Ausgabe: Gefihrliche Wahrheiten, Die Brigg, Augsburg/ Basel 1953).

[206] Vgl. Franziskus, Treffen mit den Studenten des Collegio Barbarigo von Padova am 100.
Jahrestag der Griindung (23. Mérz 2019): L’Osservatore Romano, 24. Marz 2019, S. 8; Ders.,
Ansprache an Rektoren, Dozenten, Studenten und das Personal der Universitditen und pdpstlicher
romischer Institutionen (25. Februar 2023): A4S 115 (2023), S. 316.

[207] Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 112: AAS 107 (2015), S. 892-893.

[208] Vgl. Bonaventura von Bagnoregio, Collationes in Hexaemeron, X1X, 3; Franziskus, Enz.
Fratelli tutti (3. Oktober 2020), Nr. 50: 445 112 (2020), S. 986: ,,Die erdriickende Fiille von
Information, die uns liberschwemmt, bedeutet nicht mehr Weisheit. Weisheit entsteht nicht durch
ungeduldiges Nachforschen im Internet und auch nicht durch eine Ansammlung von Information,
deren Wahrheitsgehalt nicht erwiesen ist. Auf diese Weise reift man nicht in der Begegnung mit der
Wabhrheit.*

[209] Franziskus, Botschaft zum 58. Welttag der sozialen Kommunikationsmittel (24. Januar 2024):
L’Osservatore Romano, 24. Januar 2024, S. 8.

[210] Ebd.

[211] Ebd.

[212] Franziskus, Apost. Schreiben Gaudete et exsultate (19. Mérz 2018), Nr. 37: A4S 110 (2018), S.
1121.

[213] Franziskus, Botschaft zum 57. Weltfriedenstag (1. Januar 2024), Nr. 6: L’Osservatore Romano,
14 Dezember 2023, S. 3. Vgl. Ders., Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 112: 445 107 (2015), S.
892-893; Ders., Apost. Schreiben, Gaudete et exsultate (19. Mérz 2018), Nr. 46: AAS 110 (2018), S.
1123-1124.

[214] Vgl. Franziskus, Enz. Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 112: 445 107 (2015), S. 892-893.

[215] Vgl. Franziskus, Ansprache an die Teilnehmer des Seminars zum Thema ,, Gemeinwohl in der
digitalen Ara* (27. September 2019): 445 111 (2019), S. 1570-1571.



https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html

